


Tratado politico



Seccién: Clisicos Spinoza:
Tratado politico

Traduccién, introduccién, indice analitico
y notas de Atilano Doamnguez

El Libro de Bolsillo
Alianza Editorial
: Madrid




© De la traduccién, introduccién, indice analitico y notas: Atilano Dominguez
© Alianza Editorial, S. A., Madrid, 1986

Calle Mildn, 38; 28043 Madrid; teléf. 200 00 45

1.S.B.N.: 84-206-0219-1

Depésito legal: M. 39761=1986

Papel fabricado por Sniace, 5. A.

Comp en Ferndndez Ciudad, S. L.

Impreso en Gréficas Rogar, S. A. Pol. Cobo-Calleja

Fuenlabrada (Madrid)

Printed in Spain

Introduccién *

La politica en la vida y en la obra de Spinoza

«Animi enim libertas, seu fortitudo, pri-
vata virtus est; at imperii virtus, securitas»

(TP, 1, 6).

El 21 de febrero de 1677, a la edad de cuarenta y cua-
tro afios, moria Spinoza en La Haya. En vida, sélo habia
publicado dos obras, una de ellas anénima, el Tratado teo-
légico-politico (1670). Entre los escritos pdstumos, edi-
tados por sus amigos, el mismo afio de su muerte, en la-
tin y en holandés, apareci6 este tratado, que, aunque ina-
cabado, completa el anterior. Hace poco, hemos presen-
tado, en esta misma editorial, el primero, precedido de
una introduccién histérica. Sobre la base de un cuadro
cronolégico de la vida de Spinoza y de un breve disefio
de la Holanda del siglo xvi1, hemos descrito alli la géne-
sis de aquel polémico texto, asi como de su publicacién
y reacciones. Dando por supuesto aquel marco general,
nos limitaremos aqui a hacer una exposicién sintética de

* Las siglas utilizadas para las obras de Spinoza son las usua-
les: CM = Cogitata metaphysica; E = Ethica; Ep = Epistolae;
1IE = T. de intellectus emendatione; KV = Korte Verbandeling
(Tratado breve); PPC = Principia philosophiae cartesianae. La
pdgina y la linea remiten a la ed. Gebhadt, el ( ) a nuestras
notas; el signo (nim.) a la Bibliografia.

7



8 Atilano Dominguez

las ideas politicas del célebre judio de Amsterdam, oriun-
do de nuestro pais y lector asiduo de nuestros clésicos,
como Cervantes, Géngora y Quevedo, Covarrubias, Gra-
cidn y Saavedra Fajardo. Su idea de Espana estd presente
en esta obra por la mencién de Antonio Pérez, por el
recuerdo entusiasta de la monarquia aragonesa y por la
éspclara critica a la accién de Felipe II en las Paises Ba-
jos?.

La actualidad de sus ideas politicas estd patente por la
bibliografia que afadimos al final de esta introduccién.
Si entre 1971 y 1983 se han publicado méds de 2.000 ti-
tulos sobre Spinoza, una buena parte de ellos, incluso en
nuestra lengua, se refieren a la politica 2. Poco a poco se
ha descubierto que el Spinoza metafisico, monista y pan-
teista, habia escrito una ética y que dentro de esa ética,
como camino hacia la libertad y la felicidad humana, des-
empefia un papel decisivo la vida en sociedad y, por tan-
to, el Estado.

Si queremos comprender el significado del Tratado po-
litico en la obra y en la época de Spinoza es necesario que
veamos primero cudl era su actitud hacia la politica antes
de emprender su redaccién. Ello equivale a preguntarse
por su relacién personal con la politica holandesa y por
la funcién de la politica en su doctrina ética (Etica) y re-
ligiosa (Tratado teolégico-politico).

I. AcTITUD DE SPINOZA ANTE LA POLITICA ANTES DEL
TRATADO POLITICO

Los pocos datos que poseemos sobre la vida de Spino-
za, nos permiten afirmar que redactd este tratado al final
de su vida, cuando ya habfa publicado el Tratado teoldgi-
co-politico (1670) y preparado la Etica para la imprenta

! Pueden verse los estudios citados en nims. 104 y 105 (Mé-
choulan), 53 (nuestro) y las notas a la presente traduccidn
(158-60, 170, 188-95, 293, etc.).

2 Cfr. las bibliografias cimidas en nims. 12, 13 y 51.

Introduccién 2

(1675) 3. Pues sabemos, ademds, que en 1663 publicé los
Principios de filosofia de Descartes, con los Pensamientos
metafisicos como apéndice, y que en 1665 interrumpid la
Etica, que llegaba entonces a la proposicién 80 de la ter-
cera parte, para entregarse a la redaccién del Tratado teo-
légico-politico *. Por lo demds, el mismo autor del Trata-
do politico se encarga de indicar que él se apoya sobre
estas dos obras y las da por supuestas°.

La relacién de dependencia de este tratado con las otras
dos obras es, pues, un hecho, que sélo falta explicitar.
Pero ¢cudl fue la relacién de Spinoza con la politica de
su pais? He ahf una pregunta tan interesante como difi-
cil de responder. Hagamos una primera aproximacién a
estos tres puntos: la politica en la vida, en la ética y en
la religién de Spinoza.

1° La politica en la vida de Spinoza

A primera vista, resulta un tanto sorprendente el es-
pacio que Spinoza dedicé en su obra a la politica. Un
calculo por paginas nos darfa cerca de un tercio del total;
y, por anos, quiza mds. Y, sin embargo, no parece haber
nada que invitara a ello a este judio de la didspora, na-
cido en pais extranjero, y expulsado, al mismo tiempo,
de su ‘nacién’ y de su familia por la excomunién, sin pro-
fesién publica y sin casa propia, sin mujer e hijos. Pero
el hecho es que este curioso y extrafio personaje ® protes-
ta con energia contra quienes denigran la condicién hu-
mana’ y vibra de entusiasmo ante la idea de generosidad

3 Cfr. Ep. 68, p. 299.

4 Cfr. Ep. 28, p. 163; 29, pp. 165-6; 30, p. 166.

5 Cfr. TP, I, 5, p. 275 (15); II, 1, p. 276 (20-21); VII, 26,
319 (174). 5 :

6 T. Chr, Sturm, profesor en Altorf, le calificaba de «animal
exdticon (en ndm. 173, p. 204, 32) y H. Oldenburg decfa a Sir
Robert Moray (7-10-1665): «an odd philosopher, tl}at lives in
Holland, but no Hollander» (texto en Gebhardt (nim. 2), IV,

p. 404). .
7Cfr. TP, I, 1 y 4 (14).



10 Atilano Dominguez

y de amistad, que le lleva a proclamar «homo homini
Deus» ®. ¢Cudl puede ser la razén de este hecho?

Si hacemos un repaso de la biografia de nuestro filé-
sofo, hallamos pocos hechos relevantes, desde el punto
de vista publico, pero si de su vida personal: la muerte
de su madre a los seis afios de edad (1638); la condena
y posterior suicidio de su correligionario y sin duda cono-
cido de familia, el judio portugués Uriel da Costa (1640);
la muerte temprana de su hermano Isaac (1649), de su
* hermana Miriam (1651), de su madrastra Ester (1653) y,
sobre todo, de su padre (1654); v, al fin, su excomunién
de la comunidad judia (1656). A los veinticuatro afios de
edad, Spinoza se halla realmente solo y aislado, sin més
ayuda que su viva inteligencia, su cardcter afable y su
habilidad manual. Y, por encima de todo, con gran an-
sia de vivir y de hallar la felicidad, de perfeccionar su in-
teligencia y alcanzar la sabiduria, y de compartirla con los
demids *.

Tras unos afios oscuros, mds que de silencio, de arduo
trabajo, en que perfecciona sus conocimientos del latin,
lee a fondo a los filésofos escoldsticos y a Descartes, y
aptende su oficio de pulidor de lentes, lo encontramgs en
correspondencia epistolar con un grupo de personajes ho-
landeses, aficionados a la filosofia '’ y con el que serd
secretario de la Royal Society, Henry Oldenburg *'. Dos
afios mds tarde publica, en un volumen, sus dos prime-
ras obras, en las que reclama el titulo de ser nativo de
Amsterdam y toma sus distancias frente a la filosofia
escoldstica y cartesiana que estaba en vigor en su pafs.
Diez afos hubo de esperar a que esa obra le trajera (des-

8 E, IV, 35, esc.; cfr. 18, esc, pp. 223/5 ss.; III, 59, esc.

? Cfr. IE, introd., pp. 5-9.

10 Tos corresponsales holandeses de Spinoza son: P. Balling,
W. van Blijenbergh, H. Boxel, J. Bouwmeester, A. Burgh.,
J. G. Graevius, J. Hudde, J. Jelles, J. van der Meer, L. Meyer,
J. Ostens, N. §tensen, L. Velthuysen y S. ]. de Vries. Entre los
conocidos o amigos mds destacados: C. Beuningen, Fr. van den
Enden, Chr. Huygens, K. Kerckring, A. y J. Koerbagh, J. Rieu-
wertsz y Jan de Witt.

11 Cfr. Ep. 1-7 (1661-3).

Introduccién 11

pués de publicar el Tratado teoldgico-politico), su tnico
triunfo profesional, si asi puede-llamarse: la oferta de
una citedra de filosoffa en la Universidad de Heidelberg,
que €él decliné prudentemente (1673) 2.

Ni su correspondencia ni sus biégrafos nos revelan,
pues, ningtin hecho significativo en su vida, excepto su
separacién de la comunidad judia, que le aconsejo, quizd
anos maés tarde, abandonar Amsterdam, su ciudad natal,
para residir sucesivamente: en Rijnsburg (1661-3), Voor-
burg (1663-9) y La Haya. Por otra parte, a excepcion
de Oldenburg y de Leibniz, ambos extranjeros y el tlti-
mo, ademds, simple curioso de tltima hora ®, no encon-
tramos, ni entre sus corresponsales ni entre sus amigos
a ninguno con el que nuestro filésofo haya comentado la
vida politica holandesa *. Madeleine Frances, que estudié
con detalle el problema, se refiere, en este contexto, a
Conrad van Beuningen (T 1693), Hugo Boxel ( 1679?),
Conrad Burgh (+ 1676?), Jonan Hudde (T 1704), Chris-
tian Huygens (T 1695), Jacob Statius Klefmann (?), Joa-
chim Nieuwstad (T 1675), Adriaan Paets (T 1686), Lam-
bert van Velthuysen (1 1685), Jan de Witt (t 1672), y
al llamado «rector de La Haya» (?). Su opinién es bien
conocida. Todos estos personajes serian de tendencias po-
liticas muy diversas, y no constarfa que Spinoza hubiera
estado ligado politicamente a ninguno de ellos .

No es éste el momento de entrar en didlogo con tan
ilustre historiadora, sino de afadir algin detalle concre-
to sobre estos personajes. Nos consta ciertamente que
casi todos ellos tuvieron alguna actividad politica y cierta
relacién con Spinoza. No obstante, aparte de Jan de Witt,
que es caso unico, sélo revisten aqui cierto interés los

2 Cfr. Ep. 47-8 (febrero y marzo de 1673).

13 Sobre Leibniz, cfr. Ep. 456 (1671), Ep. 70 y 72 (1675)
y Ep. 80 (1676); K. O. Meinsma (nim. 185), pp. 462-3; J. Freu-
denthal (ndm. 181), pp. 271-80.

14 Si con H. Oldenburg: cfr. Ep. 7 (1662?), pp. 37 ss.; Ep. 32
(1665, Spinoza), pp. 175/14 ss.

15 M. Frances (nim. 179), pp. 292-349; tesis recogida en:
(nim. 6), pp. 913-6. .



12 Atilano Dominguez

cuatro primeros. En efecto, Beuningen fue embajador en
Paris de 1660-8 y participé en el complot contra Luis XIV
en 1674; Boxel fue secretario y pensionario de Gorcum,
pero fue destituido, al igual que otros muchos, como
Niewstad, al llegar los Orange al poder en 1672; C. Burgh
fue tesorero general de las Provincias Unidas en 1666,
pero se sabe poco de él desde 1669; Hudde, en cambio,
fue elegido 18 veces alcalde de Amsterdam entre 1672
y 1704. Ahora bien, parece una ironia, del tnico que
se conserva alguna carta a Spinoza, es de Boxel y se
refieren a los duendes o espiritus, en los que cree firme-
mente. También contamos con tres cartas de Spinoza a
Hudde; pero no con sus respuestas, y hablan de temas
metafisicos. De Burgh s6lo sabemos, por la carta de Spi-
noza a su hijo, converso al catolicismo, que habia exis-
tido cierto trato del filésofo con su familia. En cuanto a
Beuningen, no cabe asegurar que haya tenido relaciones
personales con el filésofo . Por lo demds, de Klefmann,
Paets y el «rector de La Haya» apenas sabemos nada; y
de Huygens y Velthuysen, si sabemos que mantuvieron
relaciones personales con Spinoza, pero més bien frias y
puramentg intelectuales. En todo caso, ninguno de estos
tltimos ocupé cargos politicos .

Si pensamos, no obstante, que de la correspondencia
de Spinoza se ha suprimido todo aquello que pudiera
perjudicar a sus interesados, cuando atn vivian, hay que
concluir que nuestro filésofo estaba en contacto con un
sector bastante amplio de la vida piblica de su pais y
que estaba perfectamente informado de sus pequefias y
grandes intrigas.

16 Datos mucho mds completos sobre todos estos personajes
en: Meinsma (nim. 185), Indice analitico de nombres; J. Freu-
denthal (nim. 181), pp. 132, 262-3, etc.

17 Ver notas precedentes y Ep. 34-6 (Hudde), Ep. 51-6 (Bo-
xel), Ep. 76 (Burgh), pp. 316/18 ss.,, 318/15 ss. Sobre el des-
tinatario de un ejemplar del TTP, con notas manuscritas de Spi-
noza, J. S. Klefmann, no se sabe nada: cfr. (nim. 2), III, p. 382.
So?re el «rector de La Haya»: Freudenthal (ndm. 180), pp. 224/
19/32,

Introduccién 13

Dos hechos, sin embargo, quedan sin aclarar: las rela-
ciones de Spinoza con el Gran Pensionario o jefe de go-
bierno, Jan de Witt (1653-72), y su misterioso viaje a
Utrecht, en julio de 1673, al cuartel general francés.
Uno de sus bidgrafos, J. M. Lucas, afitma que nuestro
filésofo no sélo conocié a de Witt, sino que éste le con-
sultaba sobre matemdticas y otras «materias importantes»
y que incluso le concedié «una pensién de 200 florines»;
pero que, después de la mterte del mecenas, sus here-
deros le pusieron dificultades, por lo que habria renun-
ciado a ella ®. En todo caso, el prefacio al Tratado teo-
légico-politico y la historia de su publicacién demuestran,
segin creemos, que Spinoza emprendié esa obra con el
propésito de apoyar la politica de Witt y que éste no ac-
cedié a la prohibicién, reiteradamente solicitada, del tra-
tado, porque, segin ciertos panfletos, contaba con su
aprobacién **. Por otra parte, los testimonios de Leibniz
y de su bidgrafo, J. N. Colerus, estdn acordes en afirmar
que el asesinato de los hermanos de Witt impresiond tan
vivamente a este defensor de la libertad, la paz y la hu-
manidad, que, si la noche de los hechos estuvo a punto
de salir a la calle y poner un cartel con la inscripcién
«ultimi barbarorum», en 1673 atin se mostraba dispuesto
a dar la vida por defender, como «esos buenos sefiores
de Witt», la causa republicana, y en 1676 ese recuerdo
seguia vivo en su memoria . Finalmente, en este mismo
tratado creemos descubrir la idea de que la sustitucién
del liberal Jan de Witt por el militar G. de Orange sig-
nificé «la ruina para Holanda» ',

La estancia de Spinoza en Utrecht, donde los franceses
habian establecido su cuartel general en junio de 1672,
en su guerra contra Holanda, es un hecho cierto. Proba-
blemente tuvo lugar a principios de julio de 1673. Su
significado, en cambio, no estd nada claro. Lucas, que en

18 Texto en Freudenthal (nim. 180), pp. 15-6.

¥ Cfr. nuestra Introduccién bistérica a (ntm. 177), § 3.

20 Textos en Freudenthal (nim. 180), p. 201 y pp. 64-5.

2t Cfr. TP, VIII, 44, pp. 344/10 e Indice analitico: «Holan-
da», «Witt», etc., especialmente notas (266) y (297-8).



14 Atilano Dominguez

este caso parece resumir mal a Colerus, da al hecho un
cardcter trivial, insistiendo en la gentileza de los france-
ses en invitarle y en el espiritu refinado de Spinoza ante
los curiosos cortesanos. Colerus, en cambio, parece aludir
a dos motivos complementarios. El principe Condé, gobet-
nador de la plaza, y el teniénte coronel Stoupe, ambos
. hombres cultos, desearfan conocer al célebre autor del
Tratado teoldgico-politico; antes y durante la visita, le
habtfan prometido conseguir que Luis XIV le concediera
una pensién, a condicién de que le dedicara un libro...
Ahora bien, una visita cultural, accediendo a la veleidosa
curiosidad del extranjero, resulta inimaginable en hombre
tan cauto. Una huida del pais por temor a los Orange y
por penuria econémica, no parece probable, ya que el
Tratado teolégico-politico no setfa prohibido hasta julio
de 1674 y, por otra parte, Spinoza acababa de rechazar
una cdtedra en Heidelberg®. Una misién de espionaje
en favor del enemigo fue, justamente, la sospecha del
pueblo, a su regreso a La Haya; pero Spinoza no dudé en
aclarar: «muchos hombres de alto rango saben bien por
qué he ido, a Utrecht... Yo soy un sincero republicano v
mi punto de mira es el mayor bien de la repiiblica» ¥,
Quizd, una vez recibida la invitacién francesa, aprovecha-
ran la oportunidad las autoridades holandesas para enco-
mendarle a Spinoza alguna gestién en favor de la paz .
Estos datos no bastan por si solos para justificae-el
interés de Spinoza por los temas politicos; pero ayudan
a explicatlo. Cabe imaginar las etapas siguientes. Tras
su expulsién de la comunidad judia, sufre cierta crisis de
soledad e identidad personal; es el momento en que se
refugia en grupos espaiioles de Amsterdam ¥ y opta por

D)Cfr. Freudenthal (mim. 180), pp. 156 (Lucas), 64-5 (Cole-
rus).

B Supra, nota 12,

# Texto en Freudenthal (nim., 180), p. 65 (Coletus).

B Cfr. Meinsma (nim. 185), pp. 419-29 y nota 20 * (biblio-
grafia reciente sobre el tema); Freudenthal (ndm. 181), pp. 247-52;
breve sintesis en (nim. 175), p. 61b, etc.

% Cfr, I. S. Révah (ntim. 187), pp. 64-9: afio 1659.

Introduccién 15

dedicarse a la filosoffa y buscar en ella la felicidad. Pero
ya desde entonces intuye que el sabio sélo serd feliz
compartiendo sus ideas con los demds y sujetdndose a las
normas de la sociedad #. Afios mds tarde, mds introgiu‘a-
do ya en la sociedad holandesa, se atreve a concebir la
esperanza de que «algunas personas que ocupan el primer
rango» en su patria, deseen que €l publique sus escritos .
Cuando, en 1665, decide interrumpir la Etica y redactar
el Tratado teoldgico-politico, parecen haber confluido dos
circunstancias: en el momento en que el andlisis de las
pasiones le enfrentaba con el tema de la sociedad y del
Estado, en su patria se libraba un verdadero debate inte-
lectual en torno a la libertad de pensamiento. Spinoza
salté a la arena intelectual, que era, en realidad, la arena
politica ®. Finalmente, los editores de las Opera posthuma
pusieron como prélogo al Tratado politico una carta de
su autor a un amigo, el cual le habria incitado a escrlblrl'o.
M. Frances llega a adivinar que se tratarfa de un magis-
trado de La Haya, simpatizante tardio de Jan de Witt *.
Sea asf 0 no, no nos cabe la menor duda de que esta obra
surge del ambiente politico holandés del momento y re-
vela, en mis de un punto, la interpretacién que de él
daba Spinoza. s

En una palabra, a Spinoza le llevé a la meditacién po-
litica su vida personal y su filosoffa, ambas impregnadgs
de una profunda humanidad, y, ademds, la propia cir-
cunstancia de su patria, que vivié en esos afios profundos
cambios.

2.° La politica en la Etica

La Etica es la obra cumbre de Spinoza y en ella trabajé
a lo largo de mds de veinte afios. Su objetivo, intuido

2z Cfr. 1E, pp. 8/27-9/4.

2 Ep. 13 (1563), pp. 64/4 ss. .

2 Cfr. nuestra Infroduccion bistérica en (nim. 177), §§ 2-3;
TTP, 1V, pp. 60/25 ss. )

30 Cfr. ir;:fm, nota (2) (andlisis del epigrafe que sigue al titulo
del TP) y notas (158-9).



16 Atilano Dominguez

en fecha muy temprana en el Tratado de la reforma del
entendimiento y bosquejado en el Tratado breve, es «co-
nocer la naturaleza de la mente humana y de su felicidad
suprema» *, Su estructura, mds dindmica que geométrica,
lo pone de manifiesto. Dentro del marco metafisico, for-
mado por la sustancia y sus modos (I), estudia al hom-
bre como idea del cuerpo, es decir, como ser imaginativo
y racional (II), analiza con detalle su vida afectiva y pa-
sional (III) y la impotencia de la razén sobre ella (IV),
y termina indicando los diversos medios por los que el
hombre puede liberarse de las pasiones y alcanzar la fe-
licidad y la libertad (IV/2 y V).

Dentro de ese camino hacia la felicidad o via salutis,
como dice Spinoza, la vida en sociedad halla su lugar en
la segunda seccién de la cuarta parte de la Etica, es de-
cir, en el momento en que, comprobada la impotencia
de la razén sobre las pasiones, se comienza a estudiar
la utilidad de los afectos en orden a la felicidad 2. Ahora
bien, Spinoza parece situar la vida social a dos niveles.
Uno, que reviste el cardcter de fin o ideal, consiste en
la comunidad de sabios, comunidad plena, de ideas y
sentimientos, de quienes han alcanzado la unién con toda
la naturaleza. Otro, que tiene la funcién de medio, cons-
tituye la sociedad civil, en cuanto gobierno organizado,
que ayuda a los hombres, todavia sometidos a las pasio-
nes, a que hagan libremente lo mejor *. Pero no cabe
duda que lo importante, desde el punto de vista politico,
es la vida social en el segundo sentido, la vida del comin
de los mortales. Para comprenderla hay que comprender,
pues, al hombre.

3L E, II, 49, esc., pp. 135:6.

32 Cfr, E, IV, 37, esc. 2 en relacién a 18, esc.; A. Mathéron
(ndm. 100), pp. 260-8 (ntm. 121, trad. fr.), pp. 19-25. Recuér-
dese que la actual tercera parte de la Etica tiene 59 proposi-
ciones, es decir, que 80-59 = 21...

3 Cfr. IE, pp. 8/27 ss., en relacién a E, II, 49, esc., p. 135,
32 IE, pp. 9/1 ss. en relacién a E, 49, esc., p. 135, 4.° Ni
S. Zac. (ntm. 172, pp. 97 ss.) ni Cristofolini (nim. 41) estable-
cen este paralelismo, aunque tocan el tema.

SE—

Introduccién 17

El hombre spinoziano no es sustancia, sino modo; el
alma es modo del pensamiento, y el cuerpo, modo de la
extensién ¥, Alma y cuerpo no se relacionan como dos
sustancias, sino como una idea y su objeto; el cuerpo es
el objeto primero del alma y el alma es idea del cuerpo.
Ahora bien, como nuestro cuerpo es una especie de pro-
porcién o armonia de movimiento y reposo.y estd conti-
nuamente sometido al impacto de los mdltiples y varia-
disimos cuerpos que lo rodean, nuestra alma refleja esos
choques e impactos ® y, a través de ellos (afecciones cor-
porales), conoce los cuerpos externos. He ahi la imagi-
nacién: un conocimiento esencialmente condicionado por
la situacién de nuestro propio cuerpo, por nuestro tempe-
ramento, nuestra experiencia previa y nuestros prejuicios
individuales *.

A partir de esta idea del hombre, como ser imaginati-
vo, que sélo percibe los cuerpos externos a través de su
propio cuerpo, define Spinoza los afectos o sentimientos.
Los afectos humanos son la vivencia de la imaginacién,
es decir, las ideas de nuestras afecciones corporales?®.
Tienen, pues, las mismas caracteristicas que la imagina-
cién y se rigen por sus mismas leyes. Los sentimientos
son subjetivos, porque la imaginacién refleja mds la si-
tuacién de nuestro cuerpo que la naturaleza de los cuer-
pos externos *. Son inciertos y azarosos, es decir, que re-
visten el cardcter de pasion, de algo que se nos impone
del exterior y nos sorprende a cada paso, porque la ima-
ginacién capta consecuencias sin sus premisas, es decir,
fenémenos sin sus causas ¥, Se refuerzan y debilitan, se
mezclan y entrecruzan, se comunican y difunden de las

3% E, 11, 10, cor.
3 KV, 11, 19, §§ 134; E, II, 13 y 21.
% E, II, 17-8 en relacién a E, II, 13 (con sus lemas, etc.)

y a TTP, I.II (profecfa y profetas); cfr. nuestro estudio
(nmim. 178).

3 E, 111, def. 3.

¥ E II, 16, cor. 2; I, apéndice, pp. 83/5 ss.; TTP, VI,
pp. 92/30 ss.

¥ E, 1II, 28, dem.



18 Atilano Dominguez

formas mds extrafias y sorprendentes, sin que podamos
evitarlo, porque se rigen y gobiernan por las leyes de
asociacién de imdgenes (semejanza, contigiiidad y con-
traste), que son tan necesarias como las leyes de choque
de los cuerpos .

Aunque el niimero de afectos e incluso de pasiones es
infinito, puesto que resulta de la interaccién entre nuestro
cuerpo, compuesto de infinitos individuos, y los infini-
tos cuerpos externos, unos y otros en incesante movi-
miento *, Spinoza los reduce todos a tres fundamentales:
deseo o cupiditas, alegria y tristeza ®. El deseo es la esen-
cia misma del alma, en cuanto tendencia consciente del
ser humano a su propia conservacién ®, La alegtia y la
tristeza son sus primeras variaciones y consisten en que
somos conscientes de que nuestra perfeccién aumenta o
disminuye . Los demdés afectos —Spinoza describe unos
ochenta— no son sino modulaciones de estos primitivos .
La esencia de cada uno de ellos viene determinada por
tres coordenadas casi geométricas: sujeto (aumenta su
petfeccién o no), objeto o causa (externa o interna, etc.)
y grado de conocimiento de ambos. Los primeros senti-
mientos derivados o complejos son el amor y el odio,
pues no son sino la alegrfa y la tristeza asociadas al ob-
jeto que las causa ®. A partir de ahi los afectos se multi-
plican y diversifican al infinito, haciéndonos pasar de la
seguridad al miedo y al temor, de la esperanza a la frus-
tracién y a la desesperacién; del amor propio o autocom-
placencia a la soberbia, y del ansia de honores a la am-
bicién; de la envidia a la emulacién y de la ira a la ven-
ganza y la crueldad... En una paldbra, el hombre someti-

0 E, 111, 14-7; cfr. TTP, IV, pp. 57/31 ss.

# E, III, 51; 57, esc.; 59; cfr. 52, esc., pp. 180/30 ss.; 56,
pp. 185/33 ss,

2 E, III, apéndice, def. af. 4, explic.; prop. 11, esc,
pp. 149/1 ss.

8 E, III, def. af. 1 y explic;; cfr. prop. 56-9; KV, II, 17.

4 E, III, 11, esc.

4 Cfr. TP, I, 1 (5).

4 E, ITI, 12-3; def. af. 6-7.

Introduccién 19

do a las pasiones es cual ndufrago que se halla en alta
mar, arrastrado por vientos contrarios, sin saber de dén-
de viene ni a dénde va “. b e

Ello no significa, sin embargo, que la pasién spinozia-
na aboque irremisiblemente al hombre al fracaso, como
la voluntad de Schopenhauer, o que le enfrente con su
propia nada, como la angustia de Heidegger. Es mds bien
como la duda cartesiana, que, si nos hunde en el abis-
mo, es para afincarnos, finalmente, en la firmisima roca
de nuestra propia conciencia y nuestro propio poder. «La
verdad es su propia norma y de la falsedad» ®; «cada
cosa se esfuerza, cuanto estd a su alcance, por perseverar
en su ser» . Si eso es vélido de todo ser, como partici-
pacién del poder divino, esencialmente activo, lo es tam-
bién del alma humana. Y no sélo en cuanto tiene ideas
adecuadas, sino también en cuanto que sus ideas son in-
adecuadas, es decir, en cuanto estd bajo el imperio de
las pasiones ¥. El dinamismo humano tiene, pues, una
direccién bien definida. El alma humana se esfue;rza,
cuanto puede, en conseguir aquello que le perfecmon.a
y le causa alegria, y en evitar lo contrario *. Incluso a ni-
vel imaginativo y pasional existe en Spinoza una especie
de «ética de la alegria», por la sencilla razén de que «el
deseo que nace de la alegria, es mds fuerte, coeteris pari-
bus, que el deseo que nace de la tristeza» *.

Junto a esa tendencia radical a la perfeccién mayor,
existe la tendencia a lo semejante. En virtud de la ley
de asociacién por semejanza —reductible, quiz4, a la aso-
ciacién por simple contigiiidad—, una cosa nos afecta con
el mismo sentimiento que aquella a la que es semejan-
te ®, Ese resorte, que habitualmente se llama simpatifa o

4 B, 111, 59, esc., pp. 189/5 ss.; cfr. III, 17, esc., pp. 153/
26 ss.; TP, I, 1; VIL, 1, pp. 307/25 ss.; X, 1, pp. 353/28 ss.
® E II, 44, esc., pp. 124/16; cfr. IE, pp. 367/5 ss.; 379/

35 ss.
# E, TII, 6; cfr. TP, III, 14 (69); 19 (70).
% E III, 9.
51 E, III, 12 ss.; 28; IV, 18, esc., pp. 222/26 ss.
52 Cfr. nuestro estudio (ndm. 178), pp. 88-95; E, III, 57, dem.
53 E, III, 16 y dem.; cfr. 15, cor. y dem.



20 Atilano Dominguez

antipatfa y que no implica, en realidad, ninguna comuni-
dad, sino una simple asociacién entre dos cosas *, hace
que imitemos o reproduzcamos los afectos de nuestros se-
mejantes. Compadecemos y ayudamos a quien estd triste;
nos congratulamos y emulamos al que estd alegre ¥,

¢Por qué, entonces, odiamos a nuestros semejantes, les
envidiamos y tememos? Porque, mientras los hombres es-
tdn sometidos a las pasiones —dice Spinoza—, su pro-
ximidad o semejanza e$ puramente artificial o irreal. En
la medida en que la pasién supone idea inadecuada vy,
por tanto, impotencia, la comunidad en ella fundada es
puramente negativa *. El cardcter subjetivo, azaroso e in-
constante de la imaginacién se transmite a los afectos 7.
En definitiva, un hombre que vive a nivel imaginativo
y pasional, tiene un mundo propio e individual, que no
coincide en absoluto con el de otro. De ahi que ambos
se odiardn facilmente, sobre todo, cuando desean un ob-
jeto que sélo uno puede poseer *.

Es, justamente, lo que sucede en la ambicién, ya que
en ella la tendencia a la perfeccién mayor se impone so-
bre la tendencia hacia lo semejante, la causaer se a la
causa per accidens. En efecto, el amor propio o filautia
empuja al hombre a que no piense en su impotencia, sino
s6lo en su propio poder, con exclusién de los demds.
Mis atin, la autocomplacencia aumenta, cuando se es ala-
bado por los demds. En una palabra, los hombres son
naturalmente ambiciosos, es decir, que «desean que todos
los demds vivan segiin su criterio personal». Pero, «como
todos tienen ese mismo deseo, se estorban unos a otros».
De ahi que, «mientras todos desean ser alabados o ama-
dos por todos, se odian mutuamente» ¥,

5 E, III, 15, esc.

35 E, II1, 27, esc. y cor. 3, esc.; 32, esc.

% E, IV, 32 y esc.; cfr. E, 1, ap., op. 83/6 ss.,, TTP, XX,
pp. 239/23 ss.

5T E, 1V, 334.

8 E, TV, 34, esc.

# Texto en: E, IV, 31, esc; cfr. 37, esc. 1, pp. 236/8 ss.;
III,. 535,

Introduccién 21

He ahi lo que Spinoza llama, en este mismo contexto,
«estado natural»: el hecho de que, por tener ideas inade-
cuadas y, més radicalmente, por no ser méds que una pat-
te de la naturaleza, «el hombre estd siempre necesaria-
mente sometido a las pasiones» ®. Ahora bien, «todo
aquel que se halla en el estado natural, sélo mira por su
utilidad y segiin su propio talante; decide qué es bueno
y qué malo teniendo en cuenta su exclusiva utilidad; y
no estd obligado por-Jey alguna a obedecer a nadie, sino
sélo a sf mismo» ®. En una palabra, es un estado de pa-
sién y de soledad. ¢Es también un estado de razén y de
libertad? Y, si no lo es, ¢cémo alcanzarlo?

Spinoza no alude, en este contexto, a la libertad ©; pero
s a la razén. En efecto, el problema, es decir, la enemis-
tad, la inseguridad y la guerra entre los hombres, provie-
ne de que no se rigen por la razén, sino por las pasiones,
ya que son éstas las que les oponen. Lo obvio serfa decir,
pues, que la solucién estd en que entre en juego la razén.
Pero eso seria suponer que la razén tiene poder sobre
las pasiones, con lo que se negarfa todo lo dicho en la
primera seccién de esta cuarta parte de la Etica. Spinoza
no nos explica cémo se efectiia ese paso trascendental,
del estado natural, de aislamiento y egoismo, al estado po-
litico, de comunidad y renuncia. Por el contrario, a ren-
glén seguido de afirmar que los hombres se oponen unos
a otros, pese a necesitarse mutuamente, afiade: «asi, pues,
para que los hombres puedan vivir en concordia y pres-
tarse ayuda, es necesario que renuncien (cedant) a su de-
recho natural y se den garantia mutua de que no hardn
nada que pueda redundar en perjuicio de otro». Pero
¢cémo pueden los hombres, regidos por el egofsmo y la
ambicién, renunciar a su derecho y cémo podrdn garan-
tizar que no sélo no se perjudicaran, sino que se ayuda-
rdn? Spinoza ve el problema y apunta el principio por el
que debe regirse cualquier solucién: dado que un afecto

@ E, 1V, 4, cor.; cfr. III, 1, cor.
61 E IV, 37, esc. 2, pp. 238/19 ss.
62 Cfr. E, 1V, 67 ss. y notas 64-5 de esta Introducciin.



22 Atilano Dominguez

sélo puede ser vencido por un afecto mds fuerte y con-
trario, el estado politico sélo serd efectivo, si hace surgir,
frente al egoismo, la renuncia, y frente a la ambicién do-
minadora, el deseo de concordia. «De acuerdo con ese
principio se podrd establecer, pues, una sociedad, con tal
que ésta reclame para si el derecho que cada uno tiene
de tomar venganza y de juzgar acerca del bien y del mal,
y que tenga, por tanto, la potestad de prescribir una nor-
ma comin de vida y de dictar leyes y de respaldarlas, no
con la razén, que no puede reprimir los afectos, sino con
amenazas.» Esta sociedad, concluye el autor de la Etica,
es el Estado; y quienes son protegidos por él se llaman
ciudadanos ®,

Pero ¢es la amenaza, es decir, el poder coactivo y, por
lo mismo, el temor, suficiente para constituir la sociedad
sobre bases firmes? Mds adn, ¢c6mo surge y se constitu-
ye ese poder coactivo? Spinoza fluctia, como acabamos
de ver, entre la hipétesis del hombre sabio, que es un
dios para el hombre, y del hombre pasional, que sélo se
mueve por amenazas. Su razonamiento queda, por una
especie de elipsis, incompleto. No obstante, es significati-
vo que no es la coaccién ni la amenaza su tltima palabra
sobre la sociedad, sino la esperanza y la libertad. Por un
lado, cuando el poder estatal castiga a alguien que hizo
injusticia a otro, dice Spinoza, no lo hace para ofenderle,
sino para velar por la paz; no es impulsado por el odio,
sino por la piedad *. Por otro lado, por mds limites que
imponga el Estado a la libertad, «el hombre que se gufa
por la razén, es mds libre en la sociedad, donde vive con-
forme a una ley general, que en la soledad, donde se obe-
dece a si mismo» ®. No obstante, la dificultad no reside
en el hombre que actda segtn la razén, ni en el Estado,

& E, IV, 37, esc. 2, pp. 238/9 ss.
. ® E, IV, 51, esc. Aqui aparece el término «indignatio», tan
importante en el TP y que tiene su equivalente en TTP, XX,
pp. 243-5.

& E, 1V, 73. Esta proposicién cierra esta cuarta parte de la
Etica, lo cual es todo un simbolo: cfr. (nim. 186, nota 19).

Introduccién 23

que se supone que también obra asi, sino en el hombre
sometido a las pasiones. ¢Por qué pasé al estado politico?

3.°  La politica en el Tratado teoldgico-politico

Este tratado es, en cierto sentido, la continuacién de la
Ftica y su complemento. Ya hemos recordado que Spino-
za comenzé a redactarlo, cuando la Etica habia llegado al
tema de la sociedad y del Estado. En otra parte hemos
explicado cémo los ataques de los calvinistas contra la
politica de Jan de Witt y contra su propia filosofia, a la
que tachaban de ateismo, fue lo que le impulsé a sumar-
se al grupo de pensadores holandeses —los hermanos
P.y J. van den Hove, L. Meyer, A. Koerbagh, L. van
Velthuysen— que defendian la libertad de pensamiento y
la superioridad del Estado sobre la Iglesia ®. Pero nadie
ha expuesto estas ideas con tanto vigor como el autor de
este célebre y polémico tratado «de libertate philosophan-
di», como entonces se le conocia.

Como es sabido, esta obra consta de dos partes: la pri-
mera, teolégica, y la segunda, politica. En la primera se
defiende la libertad de interpretar la Escritura; en la se-
gunda la libertad de expresién en el Estado. La base fun-
damental de toda ella es un conocimiento, verdaderamen-
te sorprendente, de los textos biblicos, sobre todo, como
es obvio en un judio, por familia y por formacién, del
Antiguo Testamento. Quizd su autor haya incorporado
ahi muchos estudios antiguos, e incluso, quizd, la llama-
da Apologia de su salida de la sinagoga. En este momen-
to, sélo interesa recoger su linea argumental, para contem-
plar, desde esa perspectiva, su aportacién politica. ]

Dado que en nuestros dias no existen profetas, dice
Spinoza, la Escritura es el tinico medio a nuestro alcanqe
para saber qué es la religién (cap. I). Ahora bien, la Escri-
tuta o Biblia es un hecho, como otro cualquiera, y hay que
analizarlo con el mismo rigor que un hecho de la natura-

% Cfr. nuestra Introduccién histérica a (ndm. 177), §§ 1 y 2.



24 Atilano Dominguez

leza. Sélo que, como se trata de un hecho histdrico, hay
que examinarlo con un instrumento apropiado: el cono-
cimiento de la lengua y la historia hebrea (VII). Si lo
abordamos asi, dice Spinoza, el Antiguo Testamento (y al-
go similar apunta sobre el Nuevo Testamento) se nos
presenta como una coleccién de textos, redactados a lo
largo de unos dos milenios y coleccionados, primero, por
Esdras, después del destierro (ca. 539), y, finalmente,
por los fariseos que, en la época de los macabeos, fijaron
el canon (ca. 135) (VIII-X). En dltimo andlisis, el con-
tenido de esos libros es una historia del pueblo he-
breo, desde los patriarcas hasta la destruccién del segun-
d6 Templo en la época romana (II1 y XVIII). En otros
términos, la mayor parte de los textos proféticos refieren
la historia de los milagros por los que Yavé habria dirigi-
do y conservado al pueblo hebreo (IV-V). Pero, si se des-
pojan de todo el bagaje imaginativo, con que los profetas
los revistieron para mover al pueblo a la obediencia
(IT y XI-IT), no resta sino un nicleo de verdades muy
sencillas, que se pueden sintetizar en la férmula cldsica
de que «quien practica la justicia y la caridad, se salva.
En consecuencia, quien deje intacta esa verdad, que es la
esencia de la religién judeo-cristiana y de la religién ‘ca-
télica’ o universal, es piadoso y goza, por tanto, de plena
libertad para opinar sobre todos los demds temas religio-
sos (XIII-V).

Basta este simple resumen para hacernos adivinar que
Spinoza no descubre en el Antiguo Testamento una filo-
soffa, como hiciera Maiménides, sino una religién y una
politica. Con gran habilidad, el autor del Tratado teold-
gico-politico va entreverando, desde los primeros capitu-
los, los temas politicos de la historia hebrea (ceremonias,
historias y leyes: cap. ITI-V) a los temas religiosos (pro-
fecfa, profetas y milagros: cap. I-IT y VI). Lo cual est4
de acuerdo, por lo demis, con la tesis central de Spinoza
sobre la historia judfa: que Moisés introdujo la religién
en el Estado. ,

Una vez concluida la primera patte, preferentemente
teoldgica, se aborda de lleno el tema politico en la se-

Introduccién 25

gunda. Tras un andlisis detallado de los fundamentos del
Estado en abstracto (XVI), de su  poder y sus limites
(XVII/1), se describe, de forma sistemdtica e histérica, la
organizacién del Estado hebreo (XVII/2) y se extrae de
ahf la consecuencia de que, si éste perecié por la intro-
misién de la religién en la politica (XVIII), el Estado
actual debe controlar directamente los asuntos religiosos
(XIX) y permitir, en cambio, la libertad de expresién
sobre todo tipo de cuestiones (XX).

Por lo que respecta a la politica, esta obra aporta tres
ideas fundamentales. Sobre la base de la historia del
Estado hebreo, que es un fenémeno singular (teocracia)
y variable (paso de la democracia a la monarquia mosai-
ca y de ésta a la ‘aristocracia’ tribal y, finalmente, a la
monarquia, etc.), Spinoza expone con més amplitud que
en la Etica el paso del estado natural al estado politico,
es decir, la naturaleza del Estado; defiende que el poder
estatal, como poder supremo, debe extenderse a lo religio-
s0; y sostiene, en fin, a lo largo de toda la obra, que el
poder del Estado y la paz y la piedad son compatibles
con el ejercicio de la libertad individual. Examinemos es-
tos tres puntos con mds detalle.

Spinoza arranca de las ideas expuestas en la Etica so-
bre €l hombre como ser imaginativo y pasional, es decir,
sobre el estado natural. Puesto que «todos los hombres
nacen ignorantes de todas las cosas» y viven asi la mayor
parte de su vida ¥, dice Spinoza, los hombres estdn, por
naturaleza, sometidos a las pasiones. Ello no significa que,
en esa situacion, el hombre sea un simple animal y que no
posea razén alguna. Significa mds bien que, al no ser .la
razon el principio que gufa a todos, el apetito es criterio
ran vélido como la razén. Es decir, «mientras considera-
mos que los hombres viven bajo el imperio de la sola na-
turaleza, aquél que atin no ha conocido la razén... vive
con el méximo derecho segin las leyes del solo apetito,

& TTP, XVI, pp. 190/4 ss./16/20/31; cfr. E, I, ap., pp. 78/
15 ss.



26 Atilano Dominguez

exactamente igual que aquel que dirige su vida por las
leyes de la razén» .

_Ahora bien, en tal situacién, no hay paz ni seguridad
ni abundancia, sino que campean por doquier el miedo,
Iq inseguridad y la miseria ®. Como es obvio, los hombres
vieron tales inconvenientes y las ventajas, en cambio, que
les reportaria el «vivir segin las leyes y los seguros dic-
tdmenes de nuestra razén». Asi, pues, concluye Spinoza,
«para vivir seguros y lo mejor posible, los hombres tu-
vieron que unir necesariamente sus esfuerzos... Por eso,
debieron establecer, con la méxima firmeza y mediante un
pacto, dirigirlo todo por el solo dictamen de la razén...
y frenar el apetito en cuanto aconseja algo en perjuicio
de otro» ™.

Unién de fuerzas en una especie de cuerpo colectivo
y pacto o compromiso firme de someter el apetito a la
razén significan el paso del estado natural al estado po-
litico. La dificultad estriba en determinar cusl pudo ser
el mévil y la garantia de ese pacto social. El mévil resul-
ta fdcil adivinarlo, La ley suprema de la naturaleza es
que todo ser tiende a conservar su ser y, en el caso del
hombre, en que elige de dos bienes el mayor y de dos ma-
les el menor. Por consiguiente, ese pacto sélo fue posible
y s6lo seguird siendo eficaz, en la medida en que lleve con-
sigo la comin utilidad ”. ¢Quién garantizard, sin embar-
go, esa utilidad? La respuesta no es menos ficil de en-
contrar: el Estado. «Se puede formar una sociedad y lo-
grar que todo pacto sea siempre observado con méxima
fidelidad, sin que ello contradiga al derecho natural, a
condicién que cada uno transfiera a la sociedad todo el
derecho que €l posee, de suerte que ella sola mantenga
el supremo derecho de la naturaleza a todo, es decir, la
potestad suprema, a la que todo el mundo tiene que obe-

:: %g, ?1‘1”’ pp. 190/2-6‘.]
A , pp. 47 ss.; V, pp. 73 ss.; XVI, pp. 191 ;
XVII, pp. 203/15 ss. ool ol
2 TTP, XVI, pp. 191/27 ss.
1 TTP, XVI, pp. 189/25 ss,, 191/35 ss.; cfr. E, III, 12-3;

[ntroduccién 27

decer, ya por propia iniciativa, ya por miedo al médximo
suplicio» ™. -

No es el momento de entrar en un andlisis detallado
de estos textos, que hemos querido citar literalmente. Pe-
ro si queremos subrayar algo que salta a la vista. Que la
unién de fuerzas y la transferencia de derechos van uni-
das, en este tratado, a la idea de pacto y que éste apare-
ce apoyado, por un lado, en la propia utilidad y, por otro,
en el poder coactivo del Estado. Por otra parte, ese pac-
to presenta una doble dimensién: legal, en cuanto ava-
lado por la fuerza estatal, y ética o moral, en cuanto com-
promiso de subordinar el apetito a la razén. La ltima pa-
labra es la utilidad, ya que sélo ella hace posible ese com-
promiso personal y sélo ella hace tolerable la coaccién
estatal,

A partir de la idea del pacto social, como cesién de
derechos y como unién de fuerzas, y, en definitiva, como
constitucién democrética del Estado, se justifican las dos
tesis centrales de este tratado: la competencia del Estado
en cuestiones religiosas y la compatibilidad de la liber-
tad individual con la seguridad estatal. Lo primero es una
consecuencia directa de la naturaleza misma del Estado
como poder absoluto o suprema potestad. Lo segundo, de
la naturaleza del Estado como poder colectivo o democri-
tico.

La religién, en cuanto culto interno, dice Spinoza, es-
capa al control del Estado. En cambio, en cuanto culto
externo, pertenece a los asuntos publicos, que son su
competencia. Excluir del Estado tema tan importante
como lo justo e injusto, lo piadoso e impio, lo bueno y
lo malo, es dejarle completamente inerme e impotente.
Atribuir esa competencia a otro poder distinto, la Igle-
sia, serfa dividir el Estado, como sucedid, entre los he-
breos con la institucién de los levitas, la cual fue la causa
de su ruina. Y, si bien es verdad que las autoridades civi-
les pueden claudicar, lo mismo puede suceder a las auto-

ridades religiosas. Por tanto, el menor mal es que los

7 TTP, XVI, pp. 193/19:25.



28 Atilano Dominguez

asuntos religiosos sean competencia de la potestad esta-
tal. De hecho, asi lo admitieron los judios en Babilonia
y los cristianos holandeses en el Japén, etc. (XIX) ™.
Ahora bien, el poder absoluto del Estado parece anu-
lar de raiz la libertad individual. Si el individuo renuncié
a todo derecho natural y tiene que obedecer al Estado,
aunque le mande realizar acciones absurdas, ¢qué senti-
do tiene la propia iniciativa? No obstante, frente a esa
idea, Spinoza hace valer otras dos que van ligadas al ca-
ricter democritico del Estado. Por un lado, los indivi-
duos no dejan de ser tales el formar la sociedad, sino
que siguen teniendo su misma naturaleza, sus mismas
pasiones y su propio criterio. Por otro, el Estado o, si se
prefiere, la sociedad como poder colectivo, que surge de
la unién de todos, no es totalmente distinto de los ciu-
dadanos que lo forman. Por tanto, el Estado sélo es au-
téntico y no una deformacién caricaturesca, si quienes lo
constituyeron mediante el pacto, lo siguen apoyando in-
cesantemente mediante la obediencia interna a sus le-
yes. Por el contrario, si el Estado se convierte en un
poder tirdnico, que se apoya tan sélo en la fuerza, hard
imposibles las ciencias y las artes, suscitard el desconten-
to o incluso el rechazo de los hombres mds valiosos y, tras
ellos, el de la misma plebe, es decir, que los ciudadanos
se transformardn de sibditos en enemigos, con lo que el
omnipotente tirano serd un simple juguete en sus ma-

nos (XX) ™,

II. APORTACION DEL TRATADO POLITICO

El plan de esta obra, conocido por la=«Carta a un ami-
go», que los editores de las Opera posthuma le pusieron
a modo de prélogo, queds interrumpido en las primeras
paginas del capitulo XI, que debia tratar de la democra-
cia. El texto que poseemos, puede dividirse en dos partes.

7 Véase también: XVI, pp. 198 ss.; XVIII, pp. 2226,
" Véase también: XVI, pp. 193-5; XVII, pp. 201 ss.

Introduccién 29

La primera, que abarca cinco capitulos, expone los fun-
damentos del Estado, completando las ideas de la Etica
y del Tratado teolégico-politico. La segunda, casi to;al—
mente original, describe con minuciosidad la organizacién
de las tres formas cldsicas de gobierno: monarquia (VI-
V11), aristocracia (VIII-X) y democracia (XI), la dltima
apenas iniciada.

1 °  Fundamentos del Estado o naturaleza del derecho
politico

Por la carta citada conocemos el contenido de los seis
primeros capitulos. De acuerdo con ella, esta primera par-
te trata, tras un capitulo introductorio, del derecho na-
tural, del derecho politico, de su objeto y de su fin. El
criterio que preside toda la obra, es que hay que compa-
ginar la libertad del individuo con la seguridad del Es-
tado. La dificultad a superar es que los hombres, tanto
los gobernantes como los gobernados, no se gufan tan
sélo por la razén, sino también por la pasién . La solu-
cién serd, en definitiva, conseguir que el bien de quienes
administran el Estado, dependa del bien de todos los
ciudadanos ™.

Aungque el texto de Spinoza sélo remite tres veces a
la Etica y dos al Tratado teoldgico-politico, en nuestras
notas hemos sefialado casi una veintena de pasajes parale-
los para la primera y cincuenta parg el segundo, y casi
todas se refieren a los fundamentos del Estado. No repe-
tiremos, pues, aqui ideas ya expuestas, sino que nos
limitaremos a recoger la linea de argumentacién del tra-
tado. En nuestra opinién, coincide, en lo esencial, con
los anteriores, y su mayor novedad estd en que estudia
mis a fondo la naturaleza del derecho politico y sus re-
laciones con la ética o la moral.

Spinoza hace profesién, desde el primer capitulo, de
realismo. Puesto que la politica es una ciencia préictica,

s TR, I, 6 (5, 14-7).
7% Ver textos citados en: TP, VI, 29 (116); VIII, 24, 31, etc.



30 Atilano Dominguez

debe tomar a los hombres tal como son y no como qui-
siera que fueran. Apoydndose en Técito y en Maquiavelo
y oponiéndose abiertamente al idealismo utépico de
T. Moro o de Platén y al moralismo teolégico de los
cristianos, sostiene que los hombres no sélo son razén,
sino también pasién y se pregunta cémo se los podrd
gobernar sin dedicarse ni a tenderles trampas ni a darles
simples consejos.

Tomemos, pues, a los hombres tal como son por na-
turaleza, es decir, tal como la tercera y la cuarta parte
de la Etica los describieron apoyindose en la naturaleza
de la imaginacién, analizada en la segunda parte, y en la
esencia del conatus, descubierto en la primera parte como
participacion en el poder de la causa sui. Tendremos asi
los hombres en el «estado naturaly, tal como fue des-
crito en la Etica, y el «derecho natural», tal como fue de-
finido en el Tratado teolégico-politico. El nervio argu-
mental es el mismo. Puesto que el poder de las cosas es
el mismo poder de Dios (por ser su efecto o su parte)
y en Dios poder y derecho se identifican, cualquier cosa
singular y, por tanto, el hombre goza de tanto derecho
como posee poder 7.

Ahora bien, esta identificacién entre poder y derecho
o, si se prefiere, esta reduccién del segundo al primero,
que establece Spinoza al comienzo del capitulo segundo,
parece trastocar el concepto mismo de derecho, como po-
der que, de hecho, puede no ser eficaz, porque el hombre
es libte y puede no conceder el derecho exigido. Dicho en
otros términos: ¢tiene el concepto de derecho algin sen-
tido dentro de una metafisica determinista? Una cosa es
cierta: Spinoza niega de plano toda pretensién de excluir
al hombre del orden natural. Sus pasiones hacen que per-
siga necesariamente sus deseos; su libertad, como libre
necesidad, consiste en aceptar o inscribirse en ese orden
necesario y no en un poder arbitrario de romper con él.

7 Cfr. E, IV, 37, esc. 2 (supra, notas 60-61); TTP, XVI,
pp. 18991 (supra, notas 67-69); TP, 1I, 2 y 4.

Introduccién 31

Por consiguiente, el hombre, sea sabio o ignorante, tiene
por naturaleza tanto derecho como- posee poder ™.

Que derecho y poder se identifiquen no significa, sin
embargo, que el poder del hombre sea ilimitado. Por el
contrario, estd limitado por cuanto le rodea y, en con-
creto, por el poder de los demds hombres. Un individuo
s6lo serd, pues, auténomo o «sui juris», si puede vivig
seglin su propio criterio; mientras que serd esclavo, si
su cuerpo o su alma estdn sometidos a otro y en benefi-
cio de éste. Por consiguiente, si los hombres quieren evi-
tar toda posible sumisién, es indispensable que unan sus
fuerzas, estableciendo derechos que todos acepten, como
si fueran un solo cuerpo y una sola mente, He ahi por qué
dijeron los escoldsticos que el hombre es un «animal so-
cial»: porque su naturaleza, es decir, la necesidad les obli-
pa a asociarse. Es decir, que el derecho humano indivi-
dual no es una realidad, sino una mera opinién o una
simple imaginacién. Para ser real, debe estar respaldado
por el poder de los demds. «Concluimos, pues, que el
derecho natural, que es propio del género humano, ape-
nas si puede ser concebido, sino alli donde los hombres
poseen derechos comunes... y todos son guiados como
por una sola mente» ®. Ahora bien, afiade Spinoza, «este
derecho que se define por el poder de la multitud, suele
denominarse Estado» ® y «el cuerpo integro del Estado
se denomina sociedad». El vinculo que une a esa multi-
tud, como un solo cuerpo y una sola alma, en una socie-
dad o en un Estado, es la constitucién o «status politi-
cus», ya que es ella la que determina cuél es «el supre-
mo derecho de la sociedad o de las supremas potesta-
des» ™. :

Es aqui donde reside la mayor novedad de esta pri-
mera parte. En que estudia la naturaleza del derecho po-
litico, determinando, no sélo las relaciones del Estado a
los stbditos y a otros Estados, sino, sobre todo, a su fin

7 TP, II, 5 (pasiones); 7 y 20 (libertad).
7 TP, II, 15 y 16.

8 TP, II, 17; cfr. III, 2.

8 TP, III, 1.



32 Atilano Dominguez

tultimo. Por lo que toca a los dos primeros temas, Spino-
za se limita a ampliar, en el capitulo tercero, ideas ya ex-
puestas en las otras obras. Por encima de pequefias dife-
rencias terminolGgicas (renuncia o unién o transferencia
de poder, pacto o contrato o consenso), estd el hecho esen-
cial de que la asociacién politica da origen a un poder
absoluto o supremo, que es, al mismo tiempo, coactivo
y democtético.

En cuanto a la relacion entre el Estado y los sibditos,
hay cierta diferencia de matiz entre los dos tratados. En
el Tratado teolégico-politico se supone, primero, que el
individuo cedié todo su derecho al Estado y que éste tie-
ne, pot tanto, derecho absoluto sobre él; pero esa idea
limite o puramente tedrica es corregida después, puesto
que el hombre no deja de serlo en el estado politico, sino
que consetva todas sus pasiones, gustos y tendencias y,
sobre todo, su propio juicio . En el Tratado politico,
en cambio, se afirma, desde el principio, que el poder
del Estado no es sino la suma de fuerzas de toda la
multitud, por lo cual el cardcter absoluto del derecho
estatal significa mds bien que es infinitamente supetior
al de cualquier individuo. Pero, a partir de ahi, las con-
secuencias son las mismas. Sélo el Estado es verdadera-
mente auténomo, puesto que sélo él determina por ley
qué es bueno o malo, justo o injusto; los siibditos no
tienen otra alternativa que obedecer, aun cuando lo le-
gislado les pareciera absurdo. El razonamiento es el mis-
mo: «ese perjuicio queda ampliamente compensado, por
el bien que surge del mismo estado politico. Pues tam-
bién es una ley de la razén que, de dos males, se elija el
menory» &

Si las relaciones entre los sibditos y las potestades su-
premas vienen definidas por el cardcter absoluto del de-
recho politico, las relaciones entre Estados se determina-
rdn a partir del cardcter absoluto del derecho natural.

8 Cfr. TTP, XVI, pp. 193/25 ss. en relacién a XVII, pp. 201
ss.; 5 XX, pp. 239 ss.
TP III 6; cfr. TTP, XVI, pp. 191/34 ss.

Introduccién 33

«Dado que el derecho de la potestad suprema... no es
sino el mismo derecho natural, se sigue que dos Estados
se relacionan entre si como dos hombres en el estado na-
tural» ¥, Ello significa que dos Estados son naturalmente
enemigos y que, como cada uno tiene tanto derecho como
poder, cualquiera podrs declarar la guerra a otro con sélo
quererlo, es decir, con tal que prevea que le reportard
alguna utilidad. Si quieren superar esa situacién, no tie-
nen otra alternativa que aliarse mediante pactos. Su valor,
sin embargo, serd siempre puramente provisional, ya que
la ley suprema de la propia utilidad estd por encima de
cualquier compromiso verbal. Pese a que Spinoza sabia
bien que las alianzas son tanto mds sélidas cuanto mds
numetosas son las naciones aliadas ®; que las diferencias
entre las naciones no son raciales, sino puramente histd-
ricas y estructurales ®; que el comercio exterior es vital
para la vida de todo Estado ¥; y que es mejor limitarse
a conservar los propios territorios que intentar congquis-
tar otros *, su realismo politico le hace mostrarse suma-
mente receloso hacia la verdadera eficacia del llamado de-
recho internacional, Y, por desgracia, la historia le da la
razén.

Esta actitud realista y naturalista, que limita el derecho
individual y estatal al propio poder, se enfrenta, final-
mente, con el problema que subyace, bajo el término «pe-
cado», en los tres capitulos precedentes: la naturaleza del
derecho y su relacién con la moral. En una primera ins-
tancia, Spinoza se contenta con recoger la doctrina ex-
puesta en otras obras. Dado que en el estado natural no
existe norma alguna, fuera del propio apetito o de la
propia razén, carece de todo sentido la nocién de pecado.
Lo tnico que significaria el pecado, a ese nivel, seria im-
potencia. Por eso, dice, resulta absurda la idea misma de
pecado original, tal como lo interpretan los teSlogos; por-

TP, III, 11 (67).

& TP, III, 12-6.

&% Cfr. TP, V, 2; VII, 2; VIII, 31; TTP, III, pp. 47 (90).
5T, VI, 31,

#.TP, VIL, 28.



34 Atilano Dominguez

que, si Addn «gozaba de sano juicio y de una naturaleza
integra», obré necesariamente conforme a la sana razén,
lo cual contradice al relato biblico . Ahora bien, lo que
se dice del individuo en el estado natural, admite Spino-
za en el capitulo cuarto, vale igualmente para el Estado,
ya que, como hemos dicho, no es sino la unién de indivi-
duos, y su naturaleza no es esencialmente distinta a la de
éstos. Hay sin duda una pequena diferencia, ya que los
individuos estdn sujetos a las leyes del Estado y éste no
puede estar sujeto a las leyes que él mismo dicta e inter-
preta, Pero el Estado posee su propia naturaleza y obra,
como cualquier ser natural, conforme a ella. Si el Estado
peca, es que obra contra la razén y, por tanto, eso signi-
fica que peca contra si mismo, en cuanto obra de la razén,
es decir, que «la naturaleza peca» o es impotente .
Pero ¢es realmente posible ese fallo o pecado? ¢Existe
algiin criterio para detectarlo? Que el Estado es falible,
no ofrece la menot duda, puesto que no es ningtin poder
divino, sino el poder de la maltitud unida. Los gobernan-
tes, sean reyes, patricios o plebeyos, no son un género
distinto de hombres, sino que son arrastrados por sus in-
tereses, igual que los demds. Por algo Spinoza estable-
cerd tantas cortapisas al ejercicio del poder estatal, cual-
quiera que sea su forma®. En cuanto a saber si existe
alguna norma para determinar si las supremas potestades
obran correctamente, Spinoza no duda en sefialarla en el
capitulo quinto: el fin mismo del Estado. «Cudl sea la
mejor constitucién de un Estado cualquiera, dice, se de-
duce facilmente del fin del estado politico, que no es otro
que la paz y la seguridad de la vida» *. Ahora bien, ni
la vida humana consiste en la circulacién de la sangre,
sino en la razdn, ni la paz es ausencia de guerra, sino «una

8 TP, II, 6 y 18-21 (20, 30-1, 45).
% TP, 1V, 2-6; cfr. I11, 11; V, 1; VI, 3; VIII, 6; TTP, XVI,
pp. 198/31 ss.
9N Cfr. infra: 11, 2.°, 1 y 2-b; Indice analitico: «igualdad»; TTP,
X\g’zl, T%p.‘}98/31 ss., en relacion a XIX, pp. 236/10-24.
y Vo 1

I[ntroduccién 35

virtud que brota de la fortaleza del alma» *. Por eso, el
buen gobierno no sélo debe buscar un fin humano, sino,
ademds, por medios humanos y aceptados por la mayorfa.
Pues «una cosa es gobernar y administrar la cosa publica
con dg’:echo, y otra distinta, gobernar y administrar muy
bien» *,

2.°  Organizacién de las diversas formas de Estado

La segunda parte del T. politico expone la organizacién
de dos formas cldsicas de gobierno, la monarquia y la
aristocracia, pues la democracia quedé sin analizar. Nin-
gln filésofo, anterior o posterior, habrd descrito y razo-
nado con tal minuciosidad los diversos 6rganos y funcio-
nes de la maquinaria estatal. Sin duda, porque Spinoza
no se fiaba, en politica, de la buena voluntad, que es
buena en muy pocos e ineficaz en todos, sino, ante todo,
de la buena organizacién ®. Su principio rector lo pone
de manifiesto: «hay que organizar de tal forma el Estado
que todos, tanto los que gobiernan como los gobernados,
quieran o no quieran, hagan lo que exige el bienestar co-
miiny %,

\. La monarquia y su constitucién (cap. VI-VII)

Spinoza comienza criticando abiertamente la monarquia
absoluta, en la que todo el poder estd en manos de un
solo individuo; o, en otros términos, en la que «la volun-
tad del rey es el mismo derecho civil y el rey es la socie-
dad misma» %", Su juicio es categérico. Tan imposible es

% TP, V, 2 y (85); cfr. TTP, XX, pp. 244/1 ss.: «los dine-
ros en el arca y tener el estémago lleno».

% TP, V, 1; cfr. 6, pp. 296/24-9: «finem tamen... et praeterea
media... admodum diversa habent».

% TP, I,6; II, 5y nota (17); V, 2 y VI, 6.

% TP, VI, 3; cfr. TTP, XVII, pp. 203 y 212.

9 TP, VII, 25, pp. 318/33 ss. y nota (173); cfr. TTP, XVII,
pp. 217/14 ss., 219/28 ss.



36 Atilano Dominguez

que el rey o el monarca detente todo el poder estatal,
como que un solo individuo iguale en poder a toda la
sociedad. Pese a revestirse muchas veces con una aureo-
la de divinidad (Moisés, Alejandro Magno, Augusto), el
monarca es un hombre como los demds y, por tanto,
ora es nifio, ota anciano, ora estd enfermo, ora dormido.
Consciente de sus limitaciones e impotencia, buscard apo-
yo en quienes le rodean, llamense secretarios, nobles o mi-
litares, con lo que la monarquia se transformard en una
aristocracia camuflada y, por tanto, deformada; o se de-
dicard a tender trampas a todo aquel que pueda estorbar-
le (personalidades relevantes o incluso sus propios hijos)
y su gobierno degenerard en detestable tirania. En una
palabra, el poder regio o mondrquico es limitado y pere-
cedero, precario y arbitrario *

A fin de evitar, pues, que la paz se convierta en escla-
vitud, hay que fundar la monarquia sabre bases tan fir-
mes que garanticen, a la vez, «la seguridad del monarca
y la paz de la multitud» ¥ . En vez de confiar en la bue-
na voluntad del rey, hay que establecer «unos derechos
tan firmes que ni el rey los pueda abolir». Es la monar-
quia constitucional, en la que una ley fundamental o cons-
titucién define cémo esta distribuido el poder del Esta-
do ™. De hecho, Spinoza buscard por todos los medios
que el pueblo mantenga cierta autonomia y que el podet
estatal esté repartido y controlado por diversos organis-
mos, de suette, ademds, que la utilidad de quienes lo de-
tentan, esté condicionada por el bien general

Spmoza establece normas sobre los ciudadanos y su
distribucién en familias, la propiedad del suelo y la vi-
vienda, sobre el ejéreito y la religién, los cortesanos, no-
bles y embaiadores, sobre la Casa Real y sus guardianes,

% TP, VI, 47; VII, 1, p. 308; 12; 23; cfr, TTP, XVII,
pp. 2036,

% TP, VI, 8; cfr. 1, 7; VII, 2; 30, pp. 322/28 ss.

100 TP VII 1, pp. 307/16 ss. cfr.. III, .13 3, pp: 285/
20 ss. (.rtatu: polxttcu:) cfr. IV, 6 (comracius) v nota (173).

101 Cfr. lo que sigue y supra, II, 20, 2.b; TP, VI, 5; VII, 31;
VIII, 24.

Introduccién 37

¢l matrimonio del rey y su sucesor en el trono; pero, por
encima de todo, determina la composicién, funcionamien-
to y competencias de los Srganos supremos del Estado:
el Conse]o Real y el Consejo de justicia. Sefialemos los
datos mds relevantes.

Condicién indispensable para cualquier buena politica
¢s la seguridad del Estado. De ahi que el primer objetivo
de Spinoza sea garantizarla. Sefiala dos medios para ello:
fortificar las ciudades, especialmente la capital del Esta-
do, y organizat un ejército nacional, formado por todos
y solos los ciudadanos mayores de edad, pero —nunca
mejor el juego de palabras— cuyos soldados no reciban
sueldo o soldada fija, a fin de evitar que su objetivo sea
la guerra y no la paz'®,

Frente a esa medida que fortalece y arma al pueblo,
al tiempo que excluye todo soldado mercenario o extran-
jero, la familia real estd sometida a todo tipo de limita-
ciones. Los gastos de la Casa Real serdn independientes;
pero su guatdia estard a cargo de los ciudadanos. Los
cortesanos no podrdn ejercer ningdn cargo publico y los
nobles sélo el de embajador en el extranjero. El rey no
se podrd casar con una extranjera ni podrd dividir el Es-
tado entre sus hijos, como si se tratara de una herencia
personal %,

El mismo objetivo, controlar el poder del rey y forta-
lecer al pueblo, preside la distribucién de funciones en
¢l Consejo Real, con su Comisién permanente, y el Con-
scjo de justicia. El Consejo Real tiene dos funciones prin-
cipales: aconsejar al rey en todos los asuntos publicos,
«hasta el punto que no esté permitido al rey tomar deci-
siones sobre ningiin asunto sin haber escuchado antes el
parecer de dicho Consejo», y, ademds, «defender los de-
rechos fundamentales del Estado», es decir, hacer que se
observe la constitucién '*. El Consejo de justicia tendrd

102 Tp, VI, 9-11; VII, 12 y y (116).

103 TP, VI 13-4; 336 VII 20 (Casa Real); VI, 34, 36 (cor-
tesanos); VI, 37; VII 23 (nobles), VI, 36; VII, 24 (matnmo
nio); VI, 20y 37-8; VII, 25 (sucesidn).

104 TP, VI, 17.




38 Atilano Dominguez

por oficio «dirimir litigios e imponer penas a los delin-
cuentes», es decir, ejercer la justicia, civil y penal. Final-
mente, la Comisién permanente no sélo sustituye al Con-
sejo Real en las tareas diarias, no legislativas, sino eje-
cutivas, sino que tiene la facultad de velar porque el Con-
sejo de justicia observe los trdmites legales en sus senten-
cias '®. No cabe duda que se disefia aqui una cierta dis-
tribucién de poderes, en el sentido que también apuntard
Locke y se hard cldsica con Montesquien: poder legisla-
tivo, judicial y ejecutivo. Y, con ella, una clara subordi-
nacién al legislativo, ya que la Comisién permanente, que
sustituye al uno y controla al otro, estd formada por
miembros del Consejo Real .

La pieza clave de esta monarquia constitucional, asi po-
demos llamarla, es sin duda el Consejo Real. Sus compe-
tencias son verdaderamente amplias. Aparte de las sefia-
ladas, a €l le compete la educacién del hijo del rey o he-
redero, la recepcién de embajadores y hasta de la corres-
pondencia real. Por otra parte, aunque sus acuerdos se
presenten como simples consejos, serdn de gran peso ante
el monarca; hasta el punto, dice Spinoza, que éste «siem-
pre ratificard aquella opinién que haya obtenido mayor
nimero de votos». En base a esto, alguien no ha dudado
en calificar tal Consejo de verdadero «parlamento» y con
més poderes que los actuales '”. No cabe duda que un
Consejo de las caracteristicas que le atribuye Spinoza, re-
presenta no sélo una autoridad moral, sino, cabria decir,
cierta fuerza de presién. Unos tres mil personajes de cin-
cuenta afios de edad, representantes de todas las familias
del Estado,.especialistas en temas administrativos y juri-
dicos, cuyas decisiones son tomadas por mayoria absolu-
ta y tras consulta a cada familia en caso de duda, no son

15 TP, VI, 26; 24, pp. 303/15 ss.

106 Sobre la divisién de poderes, compdrese lo dicho en el TP
(textos citados aqui, en las notas 105 y 130) con lo dicho en el
TTP sobre el Estado hebreo (TTP, XVII, pp. 2089, 2124; y
véase 7bid. (nim. 177), nota (381).

107 TP, VII, 11 (texto); cfr. M. Frances (nim. 6), pp. 1497-9/
558, 1: en relacién al significado de «conciliums.

Introduccién 39

un 6rgano consultivo cualquiera ™. No obstante, hay tres
hechos que excluyen su cardcter legislativo o decisorio:
sus miembros son presentados por las familias, pero son
clegidos por el rey; los temas a debatir los sefala tam-
bién el monarca; la decisién tltima depende siempre del
rey, no sélo si no se alcanza la mayorfa (bien dificil en
un Consejo con seis cientos votos), sino incluso cuando
se alcanza '®,

Spinoza cierra su estudio de la monarquia respondien-
do a cuatro objeciones contra la organizacién por €l pro-
puesta. Un Estado dirigido por una masa tan temible
como ignorante; defendido por un ejército popular, tan
inttil como inexperto; ¥ desprovisto, en fin, del baluar-
te que constituye el secreto de Estado, es, se dice, una
quimera y no una realidad. En su respuesta, el autor del
I'. politico deja por un momento el estilo seco y casi geo-
métrico de esta obra y hace alarde de aquella fina ironfa
y fuerza dialéctica, tan frecuente en el T. teoldgico-politi-
co, para volver las objeciones contra su adversario y de-
fender el derecho del pueblo a participar en el poder.

La naturaleza humana, responde, es una y la misma
en todos, y todos son soberbios y temibles, cuando estdn
en el poder; la masa es temible por ser ignorante, pero
no es responsable de su ignorancia, sino quienes le ocul-
tan la verdad. El ejército popular es débil, pero su fina-
lidad no es la guerra, sino la paz. El secteto de Estado
debe referirse a otros Estados, pero no a los propios
ciudadanos, ya que eso es hacerlos enemigos o esclavos.
Finalmente, sefiala Spinoza apoyindose en Antonio Pérez,
existe un ejemplo de la monarquia que hemos descrito:
la aragonesa. Desde la reconquista de sus dominios a los
moros, hasta Felipe IT, sin excluir los tiempos duros de
Pedro el del ‘Punyalet’ v de Fernando el Catélico, el Con-
sejo de los diecisiete mantuvo un equilibrio admirable en-
tre el rey y los sibditos. Pues, aunque éstos podian ci-

w8 TP, VI, 15, 21-3, 25. g
19 TP, VI, 16; 25, pp. 303/24 ss.; 304/10 ss. Advirtamos
que sélo se emite un voto por familia,



40 Atilano Dominguez

tarle a juicio e incluso deponerle por la fuerza, siempre
guardaron suma fidelidad al rey, y reiné entre ellos la paz
y la concordia. Por consiguiente, concluye, «la multitud
puede mantener bajo el rey una libertad suficientemente
amplia, con tal que logre que el poder del rey se determi-
ne por el solo poder de la misma multitud y se mantenga
con su solo apoyo» '°. En otros términos, la seguridad del
Estado no est4 en pugna con la libertad de los ciudadanos.

2. La aristocracia y sus formas (VIII-X)

La seccién dedicada al estudio del régimen aristocra-
tico, no s6lo abarca casi la mitad del texto del T. politico,
sino que se abre con un epigrafe en el que se alude a su
«excelencia» y a sus ventajas sobre el mondrquico en or-
den a conservar la libertad. Seria, sin embargo, un grave
error concluir de ahi que Spinoza ha abandonado la de-
mocracia del T. teoldgico-politico para adherirse a la aris-
tocracia o que ese epigrafe no es suyo, porque estaria en
contradiccién con la doctrina democritica de este segun-
do tratado ""'. Bastaria sefialar que ese epigrafe no men-
ciona siquiera la democracia, sino sélo la monarquia y la
aristocracia. Pero hay mds. Las preferencias de Spinoza por
la democracia, ya patentes en la definicién del Estado
como poder de la multitud y en la descripcién de la
monarquia, orientada a que el poder del rey se apoye al
méximo en el de los ciudadanos, se confirmardn en los
multiples controles a que sometera el régimen aristocriti-
co y en el explicito reconocimiento de que, «si existe real-
mente un Estado absoluto, sin duda que es aquel que es
detentado por toda la multitud» 2.

Imposible hacer aqui siquiera una sintesis de texto tan
complejo por la minuciosidad de los detalles a que des-

1o TP, VII, 26-31; texto en § 31.

Ul Franceés (nim. 6), pp. 913-4, atribuye la primera opinién
a Gebhardt (refiriéndose, quizd, a nim. 70) y la critica; él de-
fiende la segunda: pp. 1485-8; infra, nota 150.

12 TTP, VIII, 3, pp. 325/26 ss.; XI, 3.

Introduccién 41

ciende su autor. Nos contentaremos, pues, con indicar
unas ideas generales sobre el concepto spinoziano de aris-
tocracia y el método seguido en su estudio, para detener-
nos un poco mds en los tres puntos centrales analizados
por Spinoza: distribucién del poder en la aristocracia
centralizada o nacional (VIII), variantes y ventajas de la
aristocracia descentralizada o federal (IX) y estabilidad
de ambas o resortes para que no degenere en dictadu-

ra (X).

@) Concepto de aristocracia

Spinoza conoce bien los diversos significados del tér-
mino aristocracia: el etimoldgico o gobierno de «los me-
jores» '2; el histérico o gobierno de los «nobles» *; y el
vulgar o gobierno de «unos pocos» ', Pero sabe muy bien
que ese régimen, que en principio seria el mejor ', de-
genera ficilmente en una plutocracia oligdrquica, contro-
lada por unas cuantas familias pudientes '”. Por eso, en
coherencia con su método realista, define la aristocracia
como la forma de Estado en que gobiernan algunos ele-
gidos de la masa y que él designa con el término romano
«patricios», en oposicién a plebeyos 8,

De acuerdo con el método geométrico o sintético ele-
gido desde el principio y que va de lo general a lo par-
ticular, Spinoza se limitard a introducir ciertas variantes
en el régimen mondrquico '*, Esas variantes, sin embargo,
serdn muy notables, porque en el Estado mondrquico no
existfa una divisién clasista entre patricios y plebeyos, y
porque sus 6érganos de gobierno no tenfan poder de de-
cisién.

s TTP, V, 74/16; TP, X1, 2, p. 359 (321 y 201).

14 TTP, XVI, pp. 195/32; cfr. TP, VI, 27, p. 320 (181) e
infra: 11, 22, 1, al final,

15 TTP, V, pp. 74/15; XVI, pp. 195/27, etc.; TP, II, 17,
pp. 282/10. .

16 TP, XI, 2, pp. 359/10, y nota (201).

W TP, XI, 2 (322); cfr. VIII, 2 y 39.

18 TP, VIII, 1, pp. 323/22: en relacién a II, 27.

U TP, VIII, 7.



42 Atilano Dominguez

Las modificaciones introducidas en la estructura misma
de la sociedad derivan de esa divisién en clases. El dere-
cho de ciudadania no pertenece en plenitud mds que a los
patricios, puesto que sélo ellos pueden elegir y ser elegi-
dos para gobernar; los demds son, pues, sibditos y, en
cierto sentido, peregrinos o inmigrantes . Ese defecto
radical queda, no obstante, compensado por tres medidas
complementarias. En primer lugar, el principio de libre
eleccién aconseja que los ciudadanos no se distribuyan
en familias. En segundo lugar, los ‘ciudadanos’ no patri-
cios podrdn poseer tierras para que se sientan afincados
en el Estado. En tercer lugar, los plebeyos podrdn acceder
a cargos de responsabilidad en el ejército ™. Finalmente,
se obliga a los patricios a que adopten la religién oficial,
que serd «la mds simple y universal» 'Z; pero no a los
plebeyos.

b) Organos de poder en la aristocracia centralizada

Ya hemos indicado que Spinoza introduce en la monar-
quia cierta distribucién de funciones. Esta es la clave de
la aristocracia: la divisién del poder en tres érganos su-
premos y su prolongacién en dos comisiones permanentes
que les sirven de control y de correa de transmisién.

La clave de béveda es el Consejo General patricio o
Consejo supremo, ya que es el encargado de dictar leyes
y elegir a todos los funcionarios del Estado. Si algo pue-
de demostrar cudn lejos est4 el espiritu de Spinoza de una
aristocracia nobiliaria, es el elevadisimo nimero de patri-
cios que asigha a este Consejo y las razones que le inci-
tan a ello. Dado que de cada cien patricios que alcanzan
tan alto rango, apenas si habrd dos verdaderamente inte-
ligentes y honestos, para una pobldcién de 250.000 ha-
bitantes, el Consejo General deberd constar de 5.000
miembros '®, Mds ain, la ley primordial de este Estado,

120 TP, VIII, 4-5, 9-10 y (216).

121 TP, VIII, 8-10.

12 TP, VIII, 46.

123 TP, VIII, 4, 7. 17, y notas (201, 242, 260, etc.).

Introduccién 43

cuya violacién serd castigada como crimen de lesa majes-
tad, serd aquella que impide que ese mimero dismi-
nuya ',

Bajo ese Consejo Supremo y para administrar el Estado
segln sus directrices, estd el Senado, compuesto por cua-
trocientos miembros y cuyo mandato sélo durard un afio.
Iis el poder ejecutivo, encargado de promulgar las leyes,
fortificar las ciudades y recabar los impuestos .

Finalmente, el Tribunal supremo, de caracteristicas si-
milares al de la monarquia, serd el encargado de adminis-
trar justicia, no sélo a los plebeyos, sino también a los
patricios. Tarea nada ficil, se dird. Con maquiavélico rea-
lismo, Spinoza piensa, en cambio, que serd cuidadosamen-
te cumplida, si se adoptan dgs medidas. Primera, que los
jueces no tengan otros ingresos que parte de los bienes
de quienes perdieran el pleito o fueran declarados culpa-
bles. Segunda, que su actuacién esté supervisada por el
Consejo de sindicos, que velard, entre otras cosas, por-
que no empleen la tortura ',

En efecto, Spinoza anade a los tres étganos preceden-
tes, a los que corresponden, respectivamente, el poder le-
gislativo, ejecutivo y judicial, el Consejo de sindicos que
es algo asf como los ojos y el motor de toda la adminis-
tracién estatal. Compuesto de cien antiguos senadores,
clegidos con cardcter vitalicio y protegidos por la fuerza
militar, no sélo exigen que todos los funcionarios (jue-
ces, senadores o consejeros) cumplan su deber, sino que
fijan el orden del dia y convocan al Consejo Supremo, y
son los dltimos res&onsables de que el nimero de patri-
cios no disminuya .

Dado que tanto el Senado como el Consejo de sindi-
cos son muy numerosos, nombrardn sendas comisiones
permanentes que les sustituyan a diario y convoquen sus
sesiones. La primera, formada por una parte de los se-
nadores, llamados cénsules, presidird las sesiones del Se-

124 TP, VIII, 13; 25, pp. 334/8 ss.
15 TP, VIII, 29-34. :

126 TP, VIII, 3741, espec. 38 y 41,
11 TP, VIII, 20-8, 32.



44 ' Atilano Dominguez

nado durante una parte del afio senatorial . La segunda,
sin nombre especial, s6lo constard de diez sindicos, y su
mandato sélo durard seis meses ‘2.

Existe, pues, una clara subordinacién de todos los 6t-
ganos del Estado 'al Consejo Supremo, que elige sus
miembros y marca las pautas generales de actuacién. Pero
hay, al mismo tiempo, independencia entre el poder eje-
cutivo o Senado y el poder judicial o Tribunal supremo,
el cual juzga a los mismos sindicos. Finalmente, todos
estdn coordinados a través del Consejo de sindicos, que
no sélo supervisa el funcionamiento de todas las institu-
ciones, sino que las pone en movimiento. En efecto, la
comisién permanente de sindicos convoca su Consejo;
éste pasa los asuntos al Tribunal supremo y al Consejo
General patricio; y sus resoluciones son ejecutadas por el
Senado, que actuard a diario a través de su Comisién per-
manente o de cénsules ‘*,

¢) Caracteristicas y ventajas de la aristocracia

descentralizada

Siguiendo el método del apartado anterior, Spinoza se
limita a introducir en la aristocracia centralizada en una
cindad, que es la capital del Estado, ciertas variantes y
extraer de ahi ciertas consecuencias obvias. La variante
fundamental es que en la aristocracia descentralizada exis-
ten varias ciudages auténomas, es decir, bien fortificadas
y, por tanto, con derecho pleno de ciudadania. Las con-
secuencias se dejan adivinar. Los Consejos estatales o na-
cionales se forman sobte la base de los Consejos de todas
las ciudades auténomas, cuyos miembros, ademds, son pro-
porcionales al de la poblacién de cada una. Este hecho
decisivo lleva consigo otros no menos importantes. El pri-
mero es que cada ciudad o grupo de ciudades cuenta con
sus propios patricios y sus propias instituciones: Consejo
General, Consejo de sindicos, Senado, Tribunal Supremo,

128 TP, VIII, 33.

129 TP, VIII, 28; cfr. 25, pp 333/19 ss.
120 Cfr. TP, VIII, 25, pp. 333/25-32; 44, pp. 344/22-32.

Introduccién 45

consules, etc. El segundo es que el Consejo supremo na-
cional apenas si funcionard, ya que sélo tendrd que reunir-
se para reformar la constitucién del Estado. Los asuntos
ordinarios, como dictar leyes, nombrar cargos y recabar
impuestos, serdn gestionados por el Senado, local o fe-
deral, el cual, junto con el Tribunal de justicia, servird
de lazo efectivo entre las ciudades ™.

Las ventajas de este régimen, para cuya descripc.ién
se inspiré Spinoza en Venecia y en Holanda, son obvias.
Al acercar el gobierno al pueblo y a la realidad, serd mds
directo y benévolo; promovers la discusién de todos los
asuntos y les dard mejor solucién; instaurard una mayor
igualdad entre las ciudades. Y lo m4s importante, quizd,
a la vista de la caida de Jan de Witt, resultard mds difi-
¢il un golpe de Estado, ya que sus Srganos estardn dis-
tribuidos en todas las ciudades auténomas y el Consejo
Supremo no tendrd una sede fija, sino rotativa 'Z.

d) Estabilidad de la aristocracia frente a la dictadura

El estudio de la aristocracia se cierra respondiendo a
una objecién que ha estado latente en los andlisis prece-
dentes: la degeneracién paulatina y progresiva de la aris-
tocracia en oligarquia plutocritica y, al fin, en monarquia
o tiranfa. Tal degeneracién no significa, como en Platén
v Aristételes, que una buena forma de gobierno tienda a
transformarse en su contraria: monarqufa-tirania, aristo-
cracia timocrética-plutocracia oligdrquica, democracia-
anarquia. No significa tampoco que exista una especie de
ley histérica por la que el reinado o monarquia pasa suce-
sivamente a aristocracia, timocracia, oligarquia, plutocra-
cia, democracia, anarquia y, finalmente, como Wnica alter-
nativa, a la tiranfa ™. Y la razén es la distinta concep-
cién del Estado y, en concreto, de la democracia.

1Bl TP, IX, 2-13.

12 TP, IX, 14-5.

133 TP, VIII, 12 y 17-8 (Spinoza); Platén, Rep. VIII, 2,
544.5; Leyes, I, 631; II, 698; IV, 790, etc,; Arist6teles, Et. Nic,,
VIII, 10; Pol, III, 7; 1V, 4.



46 Atlano Domingues

Platén y Aristételes pensaban que el bien comin s
consigue, no tanto a base de una buena organizacién p
litica, cuanto mediante la eficaz direccion de hombres
sabios y honrados, que sepan dictar las mejores leyes y.
adaptarlas a las circunstancias. Y como los sabios y hon-
rados son siempre muy pocos, crefan que el primer régi-
men histérico fue la monarquia y que sélo por ‘evolucién”
surgié la democracia. Por el contrario, Spinoza estd con-
vencido de que el bienestar piblico sélo se alcanza me-
diante un acuerdo de la multitud en totno a las leyes.
Mi4s que ciencia y honradez en los gobernantes exige,
pues, un nimero elevado en todos los Consejos. En con-
sonancia con esa conviccidn tedrica, sostiene que la pri-
mera forma histérica de Estado fue la democracia. Pues,
como todos los hombres son iguales por naturaleza y to-
dos prefieren mandar a ser mandados, sélo por circuns-
tancias histéricas se habrdn impuesto regimenes no demo-
criticos '*

Es dentro de este marco general donde plantea Spino-
za el problema de la posible transformacién de su aristo-
cracia electiva, no muy lejana de una democracia censita-
ria ¥, en tiranfa o dictadura. Se inspira para ello en un
texto de Maquiavelo. «Al Estado, como al cuerpo humano,
se le agrega diariamente algo que necesita curacién. De
ahi que es necesario, dice el agudisimo florentino, que
alguna vez ocurra algo que haga volver al Estado a su
principio, en el que comenzd a consolidarse.» Si esa vuel-
ta a los origenes o repristinacién no es prevista por la
ley, reclamard la intervencién de «un hombre de excep-
cional virtud», como sucedia en Roma, donde se acudia,
cada cinco afios, a un dictador con poderes absolutos *

Spinoza se opone frontalmente a esta medida excepcio-
nal por considerarla contraria a la naturaleza misma del

B3+ TTP, V, pp. 74/32 ss.; XVII, pp. 205/15 ss. (hebtreos);
XVI, pp. 195/17 ss.; TP, VII, 5, pp. 309/28 ss.; VIII, 12,
p. 329); ibid. (219): Locke=monarquia; Rousseau (nim. 188),
IIT, 5, p. 545ab = aristocracia.

13 TP, XI, 2, pp. 359/6 ss.

36 TP, X, 1, pp. 353/8 ss.

Introduccién 47

listado y por estimar que no es necesaria. Lo primero
entd claro por la definicién misma del Estado, como po-
der de toda la multitud, y por las consecuencias de ahi
extraidas para la organizacion de la aristocracia. Sefiale-
mos dos datos decisivos. Por un lado, el nimero de miem-
bros de los dos Consejos mds importantes, Consejo Gene-
rul, 6rgano legislativo y supremo, y Consejo de sindicos,
Organo motor y de control, es muy elevado y fijo; hasta
¢l punto que proponer o disimular su disminucién consti-
tuye un crimen de lesa majestad /. Por otro, Spinoza
ha evitado con el méximo cuidado los cargos personales
en puestos de gran responsabilidad. Y asi sélo admite co-
mo algo excepcional y pasajero la figura de un general en
jefe de todo el ejército; y sustituye al presidente de los
Consejos por 6rganos colegiados: sindicos para el Consejo
General y cénsules para el Senado '®
En consonancia con todo ello, Spinoza recuerda en este
momento las ventajas de un Consejo numeroso y experto,
como el de sindicos, sobre un dictador eventual, soberbio
y omnipotente, que puede trastocar en un dia toda la es-
tructura del Estado y medir por el mismo rasero a buenos
y malos ciudadanos. En todo caso, concluye Spinoza, tal
dictador no serd nunca necesario ni aconsejable. Primero,
porque lo impedird el propio interés de los patricios, es
decir, «el amor a la libertad, el afdn de acrecentar sus
bienes y la esperanza de alcanzar los honores del Estado».
Y, en dltima instancia, si circunstancias extraordinarias
sembraran el panico en la multitud, nunca seria razonable
buscar la salvacién en un dictador. Pues seria obvio que
los distintos sectores de la sociedad ofrecerfan més que
un candidato y que, por consiguiente, lo més eficaz seria
acudir a las leyes para decidir ™. Si por un malhadado in-
fortunio, un militar se hiciera con el mando por la fuer-
za, eso no serfa estado politico, orientado a la paz, sino

B7 TP, X, 1, pp. 353/26 ss.; supra, nota 124.
133 TP, VI, 10 (96) = general en jefe; VI, 23 (109); VIII, 18
226) 20 (229) 28 y 34 (253); supra, notas 1289 = presndente
13 TP, X, 8, pp. 356/27 ss. (texto citado); cfr. 6, pp. 356/5 ss.;
X, 10, pp. 358/5 ss.



48 Atilano Dominguez

estado de guetra, otientado a la esclavitud de todos y a la
libertad de solos los militares; y de eso, como es obvio,
no habla Spinoza, autor, no de un De bello, sino de un
Tractatus politicus o De pace. Por tanto, si Maquiavelo
era realmente un pensador inteligente, honrado y liberal,
como parece, observa sutilmente, no pudo defender la
dictadura y la tiranfa, sino m4s bien que hay que evitarla,
eliminando sus causas, es decir, el gobierno de «uno
solo» 4,

3.2 Significado del Tratado politico y democracia

La muerte sorprendié a Spinoza cuando sélo habia re-
dactado tres pdginas sobre «el tercer Estado, el cual es
totalmente absoluto y que llamamos democritico» . Sélo
llegd a definirlo en relacién al aristocritico y a senalar
quiénes tendrian derecho de ciudadanfa. Indtil, pues, ha-
cer cdbalas sobre cudl serfa en detalle la organizacién
de ese Estado. Cabe, sin embargo, afirmar que la orien-
tacién de toda la obra no sélo es profundamente demo-
crética, sino que confirma y corrobora la doctrina de las
obras anteriores. Aiin mds, desde esa perspectiva, se pue-
de apuntar cudl es el significado histérico de la filosofia
politica de Spinoza.

1. Proemio a una constitucion democritica

Cabria imaginar que Spinoza entendiera por régimen
democritico o popular lo que hoy llamamos democracia
directa, en la que todos los ciudadanos participan direc-
tamente en el gobierno, puesto que él define el Estado
como el poder de la multitud. Y, sin embargo, no sélo
tiene clara conciencia de que es verdadera democracia
aquella en que los acuerdos se toman por una mayorfa,
que representa, en ese caso, a todos ', sino que llega

W TP, V, 6-7; cfr. VII, 22, pp. 317/10 ss.
M1 TP, XI, 1, nn, 357/14 ss.; supra, nota 112,
142 Cfr, TTP, XVI, pp. 195/17 ss.; XX, pp. 245/26 ss.

Introduccién 49

a admitir que los gobetnantes sean en ella «menos» que
en la aristocracia. Es decir, que noes el nimero de go-
bhernantes lo que define a este Estado y lo diferencia de
los demds, sino la forma de designarlos. Cabe decir que,
sl en la monarquia sélo gobierna el rey, puesto que todo
derecho es voluntad del rey, y en la atistocracia patricia
todos los elegidos, sin ninguna traba legal, por el Con-
sejo supremo, en la democracia spinoziana, por el con-
trario, tienen derecho a votar y a ser votados todos los
ciudadanos auténomos, sin que intervenga ninguna elec-
cién; v gobernardn de hecho quienes estén designados
por ley, es decir, cumplan las condiciones legales .

Ahora bien, Spinoza sabe bien que «podemos conce-
hir varios géneros de Estado democritico», y €l mismo
apunta tres posibles formas. La primera, en que gobier-
nen «los ancianosw; serfa, afadimos nosotros, algo ani-
logo a la aristocracia, preferentemente federal, cuyos car-
jos principales tenfan cincuenta o sesenta afios **. La se-
punda, en que gobernarian los «primogénitos», nos re-
cuerda la democracia teocritica hebrea anterior al levira-
10", La tercera seria una democracia censitaria, ya que
pobernarfan, por ley, «sélo aquellos que contribuyen al
I'stado con cierta suma de dinero», recurso también uti-
lizado por Spinoza en su aristocracia patricia '*.

Pero no es cuestién de buscar paralelismos o analo-
pias. Lo cierto es que Spinoza no opta por ninguna de

143 TP, VII, 1 (monarqufa); VIII, 1 (aristocracia); XI, 1 (de-
mocracia); - efr. VIII, 14, pp. 330/16-8; XI, 2, pp. 358/33-9/1;
i, pp. 359/21. En otro sentido: Hammacher (mim. 9), pp. XLI-
XLII y XLIV = asocia democracia y casualidad (Zufall). El
linico texto en que parece apoyarse cs: TP, VIIL, 1, pp. 323/27
(fortuna); pero este pasaje remite, implicitamente, a XI, 1, don-
de no reaparece el término; pero si estda explicado en XI, 2,
pp. 359/1 (lege) y 3 (fortuna divites); creemos que no es elec-
cién (aristocracia) y azar (democracia), sino eleccién sin ley y de-
signacién por ley, lo que distingue a ambas.

44 TP, XI, 3, pp. 359/20; cfr. 2, pp. 358/26 ss.; VI, 16,
pp. 301/13 ss.; VII, 4, pp. 309/18 ss.; VIII, 21.

s TP, XI, 2, pp. 358/27; cfr. TTP, XVII, pp. 217/32 ss.

146 TP, XI, 2, pp. 358/28; y VIII, 25 (232 y 234).



50 Atilano Dominguez

esas tres modalidades, sino por aquella en que «absolu-
tamente todos los que tnicamente estin sometidos a las
leyes patrias y son, ademds, auténomos y viven honra-
damente, tienen derecho a votar en el Consejo Supremo
y a desempenar cargos en el Estado». Con esa medida,
explica a continuacién, quedan excluidos sucesivamente,
los peregrinos, por depender de las leyes de otro Estado;
los ninos y los pupilos, mientras dependen juridicamen-
te de sus padres o tutores; los siervos y las mujeres, por-
que estdn (siempre) bajo la potestad de sus amos o de
los varones; y, en fin, todos aquellos que la ley haya
declarado indignos de ejercitar tal derecho, por haber
cometido algin crimen *¥,

No sorprende en absoluto ninguna de estas exclusio-
nes, puesto que, explicita o implicitamente, ya habfan
sido hechas en la monarquia y en la aristocracia . Pero
si llama la atencién el curioso razonamiento, acorde, por
lo demds, con su forma habitual de hablar, por el que
Spinoza excluye a las mujeres del gobierno. Su primer
argumento es histérico. En todas partes, dice, gobiernan
los hombres, y las mujeres son gobernadas. Si éstas fue-
ran iguales a aquéllos, gobernarian alguna vez solas o jun-
to con los hombres. Como no sucede asi, es que las mu-
jeres son por naturaleza inferiores a ellos. Claro que, aun
asf, cabrfa que participaran en el gobierno, puesto que
todos los hombres pueden gobernar y no todos son igua-
les. Es aquf donde entra en juego el segundo argumento,
de cardcter psicolégico. «Los hombres, dice Spinoza, aman
a las mujeres por el solo afecto sexual y aprecian su ta-
lento y sabiduria en la misma medida en que ellas son
hermosas.» Més atin, «los hombres soportan a duras pe-
nas que las mujeres que ellos aman, favorezcan a otros».
Serfa, pues, peligroso para la paz que la mujer (objeto
sexual por antonomasia y objeto de celos para el hom-
bre) participara en las funciones piblicas. Si ahora, go-
bernando los hombres solos, hay paz y armonia entre

147 TP, XI, 3; cfr. Mathéron (nim. 101).
8.Cfr. TP, VI, 1; VIII, 14.

I ntroduccién bl |

umbos sexos, conviene, concluye Spinoza, que las cosas
sigan como estdn '®, :

Con este «proemio» ¢qué estructura darfa Spinoza a su
régimen democrdtico? Nos inclinamos a pensar que no
muy distinto, en cuanto a los érganos de poder, al de la
aristocracia federal. Pero el cambio de criterio, designa-
cién por ley en vez de eleccién sin ley, implicaria nota-
bles variaciones que serfa presuncién querer adivinar.

2. La democrdcia en la politica de Spinoza

Desde los primeros estudios sobre la filosofia juridica
de Spinoza (Hermann, 1824) y, sobre todo, desde la te-
sis de Menzel sobre los cambios en su doctrina politica
(1898), se ha discutido mucho sobre tres puntos centra-
les: la relacién entre derecho y poder, la necesidad del
pacto para la democracia y la evolucién de Spinoza en
esos temas y otros similares. No es éste el lugar de en-
trar en tan interesantes como complejos debates. Pero
nuestra exposicién histérica y lineal de la filosofia po-
litica spinoziana reclama una breve alusién a ellos.

Aludamos, ante todo, a una tesis hoy abandonada, se-
pin la cual la muerte de Jan de Witt a manos de la masa
significarfa para Spinoza el fracaso de su politica liberal
y le habria hecho pasar de sus convicciones democriticas,
defendidas en el T. teoldgico-politico, a simpatizar mds
bien con una aristocracia federal y fuerte . A este res-

19 TP, XI, 34 (329). Sélo en 1893 obtuvieron las mujeres
¢l derecho al voto (Nueva Zelanda); en 1917, en Holanda y en
1931, en Espafa.

19 Cfr, supra, nota 111; Freudenthal (nim. 181), pp. 298-9;
Siwek (nim. 189), p. 94. Esa opinién se remonta a Menzel
(ntim. 107). En sentido contrario, Meijer (nim. 106, pp. 26 ss.),
tendencia hoy generalizada: Mc Shea (nim. 103), pp."123 ss.;
Mugnier-Pollet (ndm. 117), pp. 116-26; Steffen (nim. 150),
pp. 42-7. En cambio, Tierno (mim. 3), pp. XXII y XXIV es in-
coherente (citas en nim. 52, nota 190). Opiniones varias en
(ndm. 149) y en Studia Spinozana, 1 (1985, Hannover), nimero
dedicado a «Spinoza’s Philosophy of Society».



52 Atilano Dominguez

pecto, sélo diremos una cosa, pues hemos expresado nues-
tra opinién con mdés detalle en las notas. Todos los textos
que se pueden aducir en este sentido, no suponen una
preferencia incondicional por la aristocracia de Jan de
Witt, pues también la critican alguna vez; ni siquiera
por el modelo teérico de aristocracia federal y constitu-
cional disefiado por el mismo Spinoza. Se limitan a in-
dicar sus ventajas sobre la monarquia, sin aludir a la
democracia; pues, cuando la mencionan, es para sefialar
que tal aristocracia se aproxima al ideal democritco .
Pero estd fuera de toda duda que sélo el Estado demo-
critico es el verdaderamente absoluto; porque sélo él
cumple a la letra la definicién misma del Estado, como
poder de la multitud unida en un solo cuerpo y una sola
mente "2,

Mi4s delicada es la cuestién de definir con exactitud
qué tipo de poder constituye el derecho y qué tipo de
pacto constituye la democracia, como esencia misma del
Estado y no como simple forma de gobierno. Nuestra
opinién es que en ninguno de los dos puntos ha habido
evolucién notable en el pensamiento de Spinoza, pese a
ciertas diferencias en el vocabulario, que deben ser inter-
pretadas en el contexto de cada obra. Y asi, por ejemplo,
la Etica se limita a demostrar que la sociedad y su orga-
nizacién en forma de Estado, con poder legislativo y
coactivo, es necesaria para que el individuo consiga la
libertad y la felicidad. Esa es, por asi decitlo, la primera
obra de la razén. Pero no le incumbe estudiar ni la na-
turaleza del Estado ni sus posibles formas. En cambio,
el T. teoldgico-politico se propone demostrar que la li-
bertad individual no estd en contradiccién ni con la pie-

51 Freundenthal (nota precedente) hace alusién a: VIII, 44
(Secretarios); IX, 14 (la aristoctacia federal es preferible=ja la
otra!); X, 8 (honores=preferible la igualdad); X, 9 (la aristo-
cracia sélo fracasaria por una fatalidad ineludible=no como tal,
sino por no contar con Consejos numerosos). Frances alude, con
excesiva insistencia y parcialidad, al epigrafe que sigue al
titulo de la obra y al que precede al capitulo VIII: cfr. notas
(2 Lg 196).

TP, XI, 3, pp. 359/20 ss. y II, 167 (42-3).

Introduccién 33

dad y la religién ni con la seguridad del Estado. Por eso,
partiendo de la misma idea del hombre, como ser imagi-
nativo y racional, se limita a demostrar, en lo que toca
a la politica, que el Estado es produtco de un pacto,
fundado sobre la ley suprema de la propia utilidad; y
que, como ese pacto es obra de todos, el Estado es, al
mismo tiempo, un Estado o poder absoluto y una demo-
cracia o poder colectivo. Finalmente, el T. politico man-
tiene la misma idea del hombre y del Estado; pero pone
¢l acento, simultdneamente, en la seguridad del Estado
y en la libertad individual: en que el Estado es el poder
de la multitud, es decir, un poder democritico, resultado
de la suma de poderes de todos los individuos; pero, al
mismo tiempo, el poder de una multitud unida por el in-
terés, por la razén y por la ley, y, por tanto, un poder
absoluto, es decir, un poder superior al de cualquier in-
dividuo.

Dicho en otros términos, la Etica estd escrita desde
el punto de vista ético o moral y demuestra que la so-
ciedad y el Estado son necesarios para que el hombre se
realice plenamente; el T. teoldgico-politico estd escrito
desde el punto de vista religioso y demuestra que la reli-
pi6n deja libre al Estado y el Estado al individuo; el
T. politico estd escrito desde el punto de vista estricta-
mente politico y demuestra que la seguridad del Estado
no sélo es compaginable, sino que sélo puede ser eficaz,
si se coordina con la libertad individual; pues si algo
hay totalmente condenado y rechazado en este tratado,
es la monarquia absoluta, la dictadura y la tirania, es
decir, formas de gobierno orientadas a la guerra y no a
la paz y a la libertad.

Bajando més al detalle, de nada vale decir que el tér-
mino pacto aparece en el T. teoldgico-politico y no en
¢l T, politico, ni que la democracia es en el primero la
esencia del Estado y en el segundo una forma de gobier-
no, pero que qued$ sin definir ni organizar o al re-
vés 3, Porque lo tnico que es verdad, es esto 1ltimo:

133 Cfr. nota 150; especialmente (niim. 121), trad. francesa, con



54 Atilano Dominguez

que la muerte impidié a Spinoza explicarnos cudl serfa
la mejor constitucién de una democracia en la que todos
los ciudadanos auténomos tuvieran derechos politicos
plenos. Pero lo demds que se apunta o sugiere, no pare-
ce exacto. Porque tanto en la primera obra como en la
segunda la democracia es la esencia misma del Estado:
en la primera, como poder colectivo y en la segunda, como
poder de la multitud unida . Porque en ambas su mé-
vil es la comin utilidad ™. Porque en las dos su respaldo
es el poder coactivo o ejército y la pena de muerte .
Porque en una y otra el fin es la libertad y la paz, que
coinciden, finalmente, en la obediencia interna y en la
fortaleza de alma, es decir, en la razén . Al fin, segin
creemos, en ambas obras, la dltima palabra de la politica
spinoziana no es la pasién, el deseo y el instinto, ni tam-
poco la razén, la ley y la reflexién o discusién piblica,
sino ambas cosas unidas. La dltima palabra de las cons-
tituciones spinozianas no es ni la ley o un Consejo de
sabios ni el instinto o el simple juego de intereses, sino
Consejos numerosos de ancianos, que no tengan sueldo
fijo, sino emolumentos proporcionales al éxito de su ges-
tién y al piblico bienestar. Asi como no se puede eli-
minar de la politica de Spinoza la razén de la utilidad,
tampoco la utilidad de la razén.

3. Significado histérico de la politica de Spinoza

Spinoza, no amigo de criticar ni alabar a nadie, sélo
cita.en su texto una vez a tres autores latinos: Salustio,
Técito y Tito Livio; otra, a su compatriota Johan van

prélogos de G. Deleuze (pp. 9-12); P. Macherey (pp. 13-7); A. Ma-
théron (pp. 19-25), etc. RS )

34 Cfr. pasajes citados supra_en notas 70 y 79-81. Puede
aiadirse: TTP, III, 47/11 ss.; XVI, pp. 193/24-7, etc.

155 Cfr. supra, notas 71 Tzr83-85, etc.

1% Cfr. supra, nota 72 (TTP); TP, VI, 29 (monarqufa); VIII,
25, pp. 334/12; X, 1, pp. 353/29 ss. (en general).

157 Cfr. , XX, pp. 240/33-241/14 y supra, notas 92-4
(TP); e infra textos citados en notas (47 y 57).

I ntroduccién 55

den Hove y al nuestro, Antonio Pérez, y dos o tres al
agudisimo florentino N. Maquiavelo. Su texto, sin em-
bargo, se inspira, ademds, en el naturalismo de Hobbes
y en ciertas ideas sobre la ley y el derecho natural, cuya
tradicién va de Aristételes y los estoicos a Sudrez y Gro-
cio, al tiempo que critica conceptos religiosos y morales
asociados a la tradicién cristiana y que giran en torno a
la idea de pasién, vicio y pecado.

Si quisiéramos precisar un poco mds, explicitando lo
que hemos apuntado en nuestras notas, dirfamos lo si-
puiente. Spinoza est4 de acuerdo con Aristételes, mds que
con Platén, en poner la naturaleza e incluso la ley, como
obra de la razén, en el primer plano de la politica y no
la honestidad, como virtud ética, ni siquiera la familia
ni la propiedad.

Por otra parte, aunque su metaffsica deriva o inten-
ta derivar todas las cosas naturales de los atributos
divinos, su politica no se inspira en la religién, sino
que se funda, en tltima instancia, en el pacto social
y en la utilidad pablica, es decir, en el voto popular.
Su politica es totalmente opuesta a la teocracia judia y
a la politica cristiana de San Agustin o Santo Tomis,
inspirada en la idea de que Dios es rey, que la Iglesia es
la civitas Dei, que existe una autoridad religiosa compe-
tente en los asuntos religiosos. En este sentido, Spinoza
es fiel continuador del laicismo iniciado por el Defensor
pacis de Marsilio de Padua y configurado por el Leviatin
de Hobbes y el Contrato social de Rousseau.

Spinoza concuerda con Maquiavelo en el realismo po-
litico y en la idea de que el Estado debe ser eso, status,
institucién firme y estable; pero critica abiertamente su
pesimismo, su defensa del derecho de guerra y de la dic-
tadura. Con Hobbes, a quien él mismo cita, desde la
perspectiva politica, en la carta 50, coincide en la des-
cripcién del estado natural y en la idea del Estado como
poder absoluto o supremo; pero se diferencia en que no
admite su pesimismo radical ni su corte entre derecho

natural y derecho politico, ni su fin ni su forma mis



56 Atilano Domingucy

perfecta del Estado: la vida y la monarquia para el pri-
mero, la libertad intelectual y la democracia para el se-
gundo.

Por el contrario, con Spinoza coincidiri Locke en el
ideal de la libertad y la democracia; pero se diferenciard
en la idea del estado natural, asi como en la importancia
de la familia y la propiedad: segin Locke, en el estado
natural, regido también por la razén, existen verdaderos
derechos, y la propiedad y la familia son condiciones
esenciales del estado politico. Finalmente, Rousseau pa-
rece haber leido no sélo el T. teoldgico-politico, sino
también el T. politico, ya que parece tomar casi literal-
mente de €] los conceptos de civitas, civis, etc., de liber-
tad como vida bajo la razén, de democracia como go-
bierno de todos y obediencia a si mismo, etc., asi como
la interpretacién de Maquiavelo como pensador republi-
cano y liberal. No obstante, se diferencian en que Rous-
seau dice que el estado natural es de paz y libertad;
manifiesta cierta preferencia por la aristocracia electiva,
que seria la forma histérica més primitiva y natural; opo-
ne ficilmente libertad y paz, etc.'®

La «anomalia» o el enigma de Spinoza es que, partiendo
de una metafisica panteista y determinista, deduce, con
toda 16gica, una politica humanista, pluralista y liberal,
¥ que, inspirdandose en un fildsofo materialista y absolu-
tista, defiende, por encima de todo, la libertad de pen-
samiento y quiere conciliar el poder de la multitud con
la seguridad del Estado. Esa anomalia o, mejor, ese enig-
ma histérico y tedrico es lo que suscita pasion por su
pensamiento y lo que hace de €l un anillo entre el padre
del absolutismo, Hobbes ', y los padres de la democracia
liberal, Locke y Rousseau. Por eso su obra estd hoy de
plena actualidad.

138 Sobre este tema ha hecho una primera aproximacién
M. Francds (nim. 62); pueden verse ciertos paralelismos textuales
en nuestro estudio (ndm. 52, notas 18, 40, 71, 95, 122, 146,
182, 184). Pero, asi como hay mds coincidencias que las citadas,
también hay mds divergencias: cfr. (nims. 57 y 128).

159 Nos referimos, como es obvio, a A. Negri (ndms. 121-2).

[ntroduccién 57
[II. NUESTRA TRADUCCION

Tres siglos hubieron de pasar desde la publicacién de
esta obra, en latin y en holandés, hasta su primera tra-
duccién al espafiol, prologada y anotada por el profesor
[i. Tierno Galvdn (1966). Doce afios més tarde aparecid
la versién de M. Calés (1978). En otro lugar y en las
notas a la traduccién que ahora presentamos, hemos he-
cho una valoracién de ambas. Sélo afiadiremos aqui que
la de Calés es un calco de la francesa de Ch. Appuhn,
a cuyos errores o erratas afiade algunos nuevos por defi-
ciente dominio de la lengua. En cuanto a la de Tierno,
sin duda mucho mejor y cuyas notas revelan haber tenido
¢l original latino a mano, parece hecha sobre la francesa
de M. Frances, aunque no la cita en su bibliografia. Por
lo que respecta a la de J. Bergua, no merece el nombre
de traduccién, ya que se limita a entresacar algunas fra-
ses 0 pensamientos de los primeros capitulos, sin dar si-
quiera la referencia .

Nuestra traduccién estd hecha sobre el texto ofrecido
por C. Gebhardt, el cual ha cotejado minuciosamente las
dos versiones originales, latina y holandesa, y ha incor-
porado al texto cuantas variantes juzgé de iqterés, ano-
tando en su apatato critico todas las diferencias, por in-
significantes que fueran. Ese texto es seguro, aunque
existan dudas sobre ciertas frases o expresiones. En todo
caso, no se puede afirmar, como hace G. Weinberg, en
la presentacién de la versién de M. Calés, que «el texto
del Tratado politico ... ha suscitado entre los eruditos
interminables polémicas y rectificaciones» '®. Aunque no
dice a quién se refiere, alude sin duda a M. Francts,

1680 Nos referimos a: Dominguez (A.), La traduccién espasiola
de filésofos modernos. A propésito de Spinoza (aparecerd en «Cua-
dernos de Filologian, Facultad de Letras, Ciudad Real); y a:
Bergua (J.), Spinoza. Obras completas, Madrid, Cldsicos Bergua
(1966), pp. 429-33. Afadamos que las primeras traducciones a
otras lenguas, aparte de la holandesa (1677), fueron: alemana
(Ewald, 1785), italiana (Meozi, 1818), francesa (Saisset, 1842) e
inglesa (Maccall, 1854).

16l Cfr. (ntim. 4), p. 317.



58 Atilano Dominguez

quien, fundédndose en el epigrafe que sigue al titulo del
tratado y al que precede al capitulo octavo y en ciertas
omisiones del texto holandés, llega a calificar de «borra-
dor impetfecto» al texto, y a sus editores, de «atolon-
drados» 2. En nuestra opinién, las omisiones del texto
latino son irrelevantes, mientras que las del holandés
son histéricamente significativas, ya que parecen suavizar
u omitir ciertas expresiones que podrian herir al bien
pensado lector holandés, simpatizante de la monarquia
Orange en el poder '®,

Hemos adoptado el mismo criterio seguido en nues-
tra edicién del Tratado teolégico-politico, en esta misma
editorial. Frente a toda libertad interpretativa o pulcri-
tud literaria, nos ha guiado el ideal de una traduccién
objetiva y critica. Labor mds dificil de lo que pudiera
parecer al lector superficial, que no tropieza con un vo-
cabulario rico y exuberante ni con amplios parrafos ca-
denciosos y retdricos. La dificultad reside, justamente, en
cémo mantener la justeza y precisién de una terminolo-
gfa, aparentemente vulgar, pero técnica, cuyos matices hay
que respetar al mdximo, si no se quiere tergiversar el pen-
samiento del autor. Piénsese en términos centrales como
civitas e imperium, concilium, respublica, status civilis,
etcétera; en los miltiples nombres de afectos y de insti-
tuciones romanas; en los términos, siempre enojosos para
el traductor de Spinoza, mens y anima... Hemos mante-
nido el criterio de conservar su sabor original y, en los
casos mds relevantes, discutir la traduccién en nota y
recoger el término original en el indice analitico '*.

Aparte del texto, acompanado de la paginacién de
Gebhardt al margen, el lector hallard aqui abundantes
notas, un indice analitico detallado y estructurado, una
copiosa bibliografia y esta introduccién. No pretendemos
con todo ello sustituir la lectura del original, sino facili-
tarla y, sobre todo, ayudar a quien no tenga tiempo de

162 Cfr. (nim. 6), pp. 911-2; 1487/n. 8.

1683 Cfr. Indice analitico: «Nagelate schriften» y «Opera pos-
thumas y, especialmente, notas (2, 87, 113, 142, 144, 199 y 296).

164 Cfr. Indice analitico y notas alli citadas,

Introduccién 59

leer y estudiar el texto completo, a que pueda hallar facil-
mente el dato que busca o una pista para otras investi-
paciones. Pensamos, especialmente, en el estudiante uni-
versitario y en el especialista en otras materias: derecho,
politica, historia de las ideas, etc.

Cerramos estas lineas rogando al lector, como hiciera
Spinoza en su Tratado teoldgico-politico, que sepa dis-
culpar y ayudarnos a corregir los errores que, pese a
nuestro empefio, se nos habrén deslizado, especialmente
en las citas. Agradecemos a la Fundacién Juan March
la ayuda que nos ha concedido para esta y otras investi-
paciones sobre Spinoza y su influencia en nuestto pafs,
y a Alianza Editorial que haya aceptado publicar nues-
tras traducciones de los dos tratados politicos y del Epis-
tolario. La traduccién de esta obra, que constituye el
documento histérico mds objetivo y apasionante sobre
la vida y la obra de uno de los filésofos de més candente
actualidad, estd pendiente de los tltimos retoques.



Bibliografia

I. EDICIONES, TRADUCCIONES E INSTRUMENTOS DE TRABAJO 165

1° Ediciones originales 166

1. Vloten (J. van)-Land (J. P. N.), Benedicti de Spinoza
Opera quotquot reperta sunt, La Haya, M. Nijhoff, 4 t. en
2 vols,, 1914 (1* ed., 1982-3; 2° ed., 1895). (Texto del
Tractatus politicus, vol. 1, t. 22, pp. 1-82.)

2. Gebhardt (Carl), Spinoza Opera, Heidelberg, C. Winter,
4 vols., 1972 (1.* ed., 1925). (Texto del Tractatus politicus,
vol. ITI, pp. 271-360. Critica textual: pp. 421-31.)

165 A fin de no alargar demasiado esta lista, remitimos al lec-
tor a la Seleccién Bibliogrifica (154 titulos) que hemos ante-
puesto a nuestra traduccion del Tratado teoldgico-politico, publi-
cado en esta misma editorial. En ella se citan, aparte de Biblio-
_grafias, léxicos, ediciones y traducciones completas, monografias
importantes sobre Spinoza y sobre dicho tratado, y, especial-
mente, de los afios siguientes a su publicacién,

. f“ Cfr. supra: Introduccién, 111, y notas 161-3; e Indice ana-
itico.

60

Bibliografia 61

2° Traducciones espafiolas 167
3. Tierno Galvin (E.), Baruch Spinoza. Tratado teolégico po-
litico (seleccién). Tratado politico, trad. e introd. por...,
Madrid, Tecnos, 1966. (Tratado politico, pp. 135-262.)
4, Calés (Mario), Spinoza. Tratado politico, en QObras Comple-
tas de Spinoza, ed. por Abr. J. Weiss, Buenos Aires, Acer-
vo Cultural, 5 vols., 1977. (Texto en vol. 11, pp. 312417.)

°  Traducciones francesas 16

5. Appuhn (Ch.), Traité politique, en Spinoza: Oeuvres, tra-
duccién, introd. y notas por..., Parfs, Garnier, 4 vols.,
1964-6. (Texto en vol. IV, pp. 4-115; notas, pp. 359-60.)

6. Frances (M.), Traité de l'autorité politique, en Oeuvres com-
plétes de Spinoza, trad., introd. y notas por R. Caillois,
M. Francés y R. Misrahi, Paris, Garnier (Bibl. La Pléiade),
1954, 19782, (Texto en pp. 917-1044; introd., pp. 910-6;
notas, pp. 1485-1511.)

7. Zac (S.), Traité politigue, texto, traduccién, introd. y no-
tas por..., Parfs, J. Vrin, 1968,

4°  Traduccién inglesa'®
8. FElwes (R. H. M.), Spinoza. A theological Treatise and a

Political Treatise, trad., introd. y notas por..., Nueva
York, 1977 (1.* ed., 1883), con bibliograffa de F. Cordasco.

5" Traduccién alemana '™

9. Gebhardt (C.), Abbandlung vom Staai, traduccién y notas
de C. Gebhardt, introduccién por K. Hammacher, en
B. de Spinoza: Simtliche Werke, Hamburg, F. Meiner (tex-
to en vol. V, 1977, pp. 53-181; notas, pp. 189-200; indice
analitico, pp. 201-14).

6.2 Léxicos M

10. Giancotti-Boscherini (E.),. Lexicon Spinozanum, 2 vols., La
Haya, Nijhoff, 1970.

167 Cfr. supra: Introduccién, 111, y nota 160; e Indice ana-
litico.

168 Cfr, supra: Introduccién, 111, y notas 160 y 171; e Indice
analitico.

16 Existe también la de A. G. Werham (1958), usada por
lierno (nim. 3, p. XXVI).

10 Muy buena traduccién-edicién. Datos sobre P. van den
Hove, etc.

17 La traduccién de Moreau es excelente por su rigor, y el
Index insustituible en obra tan compleja como concisa.



62

11.

72

12.
13.

II.

14.

15.
16.

17.

18.

19.

20.

21.

22,

23,

m

Atilano Dominguez

N_Ioreau (P. F.) y Bouveresse (R.), Traité politique, traduc-
cién por P, F. Moreau; indice informdtico por P. F. Mo-
reau y R. Bouveresse, Paris, Ed. Réplique, 1979.

Bibliograftas \72
fgrggosiet (.), Bibliagraphie spinoziste, Paris, Belles Lettres,

Werf (T. van der), Siebrand (H.), Westerveen (C.), A spino-
zistic Bibliography, 1971-1983, Leiden, Brill, 1984. Cfr.
nim. 51 (bibl. espaiola).

Estunios soBRE EL TRATADO POLTICO Y SOBRE LA FILOSO-
Ffa DEL ESTADO Y DEL DERECHO EN SPINOZA

Adelphe (L.), Comment la notion de loi bumaine congue
par Spinoza peut-elle étre déduite de sa philosophie géné-
rale?, Nangy, 1905.

Adelphe (L.), De la notion de souveraineté dans la philo-
sophie de Spinoza, Nangy, 1910.

Adelphe (L.), La formation et la diffusion de la politique
de Spinoza. Question et hypothéses fondées sur des docu-
ments nouveaux, Rev. de Syntheése Histor., 27 (1914),
253-80.

Alrwicker (N.=dir.), Texte zur Geschichte des Spinozismus,
Darmstadt, 1971.

Balibar (E.), Jus, pactum, lex: sur la constitution du su-
jet dans le Traité théologico-politique, Studia Spinozana, 1
(1985), 105-42.

Battelli (G.), Le dottrine politiche del Hobbes e dello Spi-
noza, Florencia, Landi, 1904.

Battisti (G. S.), Democracy in Spinoza’s unfinished ‘Trac-
tatus politicus’, Journal of the Hist. of Ideas (1977),
623-34,

Belaief (G.), The Relation between civil Law and higher
Law. A Study of Spinoza’s legal Pbhilosopby, The Monist
(1965), 504-18.

Belaief (G.), Spinoza’s Philosophy of Law, lLa Haya-Paris,
Mouton, 1971.

Bend (J. v. d.), La democrazia liberale di Spinoza, en Spi-
noza, 1632-77, Giorn. Crit. Fil. Ital. (1977), 297-310.

Remitamos, ademds, a la nueva revista Stwdia Spinozana

(supra, nota 150)

L g

Bibliografia 63

24, Blom (H. W.), Political Science and the golden Age, The
Netherlands Journal of Sociol. (1979), 47-71.

25. Blom (H. W.), Spinoza en De la Court. Politieke weten-
schap in de zeventiende eeuw, Leiden, Brill, 1981.

26. Blom (H. W.), Politics, Virtue and political Science: an
Interpretation of Spinoza’s political Philosophy, Studia Spi-
nozana, 1 (1985), 209-30.

27. Bobbio (N.) y Bovero (M.), Societa e stato nella filosofia
politica moderna. Modello giusnaturalistico e modello be-
gelo-marxiano, Milén, 1979 (Hobbes, Spinoza, Locke, pp. 17-
109).

28. Borgia (S.), Spinoza. La liberia e lo Stato, Lecce, L'Orsa
Maggiore, 1968.

29. Bove (L.), La stratégie du conatus. Combat théorique e
combat politique dans l'oeuvre de Spinoza, Aix-en-Proven-
ce, 1980.

30. Breton (S.), Fondements théologiques du droit chez Spino-
za, Archives de Phil. du Droit, 18 (1973), 93-105,

31. Breton (S.), Politique, religion, Ecriture selon Spinoza, Pa-
ris, Desclée, 1977.

32. Bruera (]. J.), Spinoza y las ideas juridicas en el siglo XV1I,
Imago Mundi, Buenos Aires, 1 (1953), 41-52.

33. Cabarrds (F.), Cartas sobre los obstaculos que la naturale-
za, la opinién v las leyes opomen a la felicidad piiblica,
Madrid, Castellote ed., 1968; cfr. (nim. 53).

34. Caillois (R.), Métaphysique et politique chez Spinoza, Etu-
des Phil. (1972), 319-40.

35. Caillois (R.), Libéralisme et démocratie chex Spinoza, en
Spinoza, 1632-77, Giornale Crit. Fil. Ital. (1977), 311-8.

36. Coert (].), Spinoza en Grotius met betrekking tot het vol-
kenrecht, Mededeelingen vanwege Het Spinozahuis, 3 (1936),
Leiden, Brill.

37. Cohen (R.), Il pensiero politico dello Spinoza, Annali della
Scuola Normale di Pisa, 1933.

38. Corsi (M.), Politica e saggezza in Sninoza, Napoli, 1978.
Court (P. de la): cfr. Hove (van den).

39. Courtois (G.), Le 'jus sive potentia’ spmozzste, Arch, Phi-
los. du Droit (1973), 341-64.

40. Courtois (G.), La loi chez Spinoza et St. Thomas d'Aquin,
Arch. Philos. du Droit (1980), 159-89.

41. Cristofolini (P.), Esse sui juris e scienza poln‘u‘a, Studia

Spinozana, 1 (1985), 53-71.



42.
43.

45.
46.

47.

48.

49.

50.

51,

52.

33,

54.

55.

56.

Atilano Dominguez

Chenouffi (A.), Physique et politique chez Spiinoza, Pa-
ris, 1976.

Chiereghin (F.), Filosofia spinozana e spinozismo nella con-
cezzione politiche di Hegel a Jena, Verifiche, IV/4 (1977),
707-30.

Den Uyl (D. ].), Power, State, Freedom. An Interpreta-
tion of Spinoza’s politic Philosphy, Assen, Van Gorcum,
1983.

Den Uyl (D. ].), Sociality and social contract. A spinozistic
Perspective, Studia Spinozana, 1 (1985), 19-51.

Deregibus (A.), La filosofia etico-politica di Spinoza, Torino,
G. Giapichelli, 1963.

Dieydi (Sy), L'inachévement du Tr. politique et le pro-
bléme de Vunité du spinozisme, Ann. Fac. Lettres et Ss.,
Univ. Dakar, 10 (1980), 27-44.

Dijn (H. de), Ervaring en theorie in de Staathunde. Een
analyse van Spinoza’s 'Traciatus politicus’, Tijdschrift vor
Filos., 32 (1970), 30-71.

Dijn (H. de), Tractatus politicus: more geometrico demons-
tratus? {(en alemin), Tijdschr. Stud. Verl., 6 (1978), 125-36.
Dini (V.), Desiderio, legge naturale e potere in Spinoza, en
Privato, societd e potere, Napoli, Liguori ed. (1980),
pp. 55-87.

Dominguez (A.), Primer ensayo de una Bibliografta bispa-
noamericana sobre Spinoza, Anales del Seminario de Meta-
fisica, Univ. Complutense, Madrid (1975), 127-36. (Revi-
sada y ampliada en Bull. Bibl. Spinoziste VI, Arch. Philos.
4, p. 168.)

Dominguez (A.), Libertad y democracia en la filosofia de
Spinoza, Rev. Est. Politicos, Madrid (1979), 131-56.
Dominguez (A.), Présence et absence de Spinoza en Espag-
ne, 1750-1878 (sobre: Cadalso y Forner, V. Valcarce, Juan
Andrés y T. Lapefia, Jovellanos y Cabarris, Balmes, Cef.
Gonzilez y E. Reus), en Spinoza: entre Lumiére et Ro-
mantisme, Les Cahiers de Fontenay, Paris (1984), pp. 285-
302.

Duff (R. H.), Spinoza’s political and ethical Philosophy,
Glasgow, Ann Arbor, 1973 (1.* ed., 1903).

Dunner (].), Baruch Spinoza and Western Democracy. An
Interpretation of his philosophical, religious and political
Thought, N. York, 1955.

Echano (].), Individuo, razén y comunidad en Spinoza, Ana-
les del Sem. de Metaf., Madrid (1975), 91-9.

Bibliografia 65

57.

58.

59.

60.

61.

62.

63.

64.

63,

G7.

68.

69.

70.
71.

Eckstein (W.), Rousseau and Spinoza on Freedom, Jour-
nal of the Hist. of Ideas, V/3 (1244).

Eckstein (W.), Zur Lebre vom Staatsvertrag bei Spinoza,
en: Altwicker (ntm. 17), pp. 362-76.

Ferriere (E.), Sur la politique de Spinoza, Littértature Phi-
los., 1865.

Feuer (S. L.), Spinoza and the Rise of Liberalism, Boston,
Beacon Press, 1966 (1.* ed., 1958).

Feuer (S. L.), Spinoza’s political Philosoby: the Lesson and
Problems of a conservative Democracy, en: The Philosophy
of B. Spinoza, Washington (D. C.), R. Kennington (ed.),
1980, pp. 133-53.

Frances (M.), Les réminiscences spinozistes dans le Con-
trat social de Rousseau, Rev. Philos., 76 (1951), 61-84.
Gabaude (J. M.), Liberté et raison, 2 vols. (Descartes, Spi-
noza y Leibniz), prél. Alain Guy, Toulouse, Fac. Lett. et
Sc. Humaines, 1972 (1.* ed., 1970).

Gallicet Calvetti (C.), Spinoza. I presupposti teoretici dell’
irenismo etico, Mildn, 1968.

Gallicet Calvetti (C.), Spinoza lettore del Machiavelli, Mi-
ldn, 1973 (12 ed., 1972).

Gallicet Calvetti (C.), B. Spinoza di fronte a Leone Ebreo,
Milén, CUSL, 1982.

Garcfa Leal (J.), La teoria del contrato social: Spinoza fren-
te a Hobbes, Rev. Est. Polit., 28 (1982), 125-93.

Garcia Martinez (M.), Spinoza y el Estado, Rev. Occiden-
te (1977), 68-71.

Gaul (K.), Die Staatstheorie von Hobbes und Spinoza nach
ihren Schriften 'Leviatan’ und ‘Tr. politicus’ verglichen,
Leipzig, 1887.

Gebhardt (C.), Spinoza als politiker, Heidelberg, 1908.
Gentile (G.), Leone Ebreo e Spinoza, en: Studi sul Rinasci-
mento, Florencia, 1968 (1.* ed., 1923).

Tyiancotti Boscherini (E.), Liberta, democrazia e rivoluzione
in Spinoza. Apunto per una discussione, en: Spinoza, 1632-
77, Giorn. Crit. Fil. Ital. (1977), 358-69.

Giancotti Boscherini (E.), La teoria dell’assolutismo in
Hobbes e Spinoza, Studia Spinozana, 1 (1985), 231-58.
Gonella (G.), I} diritto come potenza secondo Spinoza, en:
Spinoza nel terzo centenario della sua nascita, Mildn (1934),
149-80.



73,

76.
77.

78.
79.

80.
81.
82.

83.

84,

85,

86.
87.
88.

89.

9

92.

93,

Atilano Dominguez

Haddad-Chamaki (F.), Philosophie systématique et systéme
de philosophie politique chez Spinoza, Public. Universi-
dad de Tinez, 1980 (Paris, 1977 =tesis).

Haitsma (E. O. G.), The Myih of Venice and dutch repu-
blican Thought in the seventeenth Century, Assen, 1980.

Hammacher (K.), Die politische Emanzipation des Rechis-

bewusstseins bei Spinoza, Tijdschr. Stud. Verl, 6 (1978),

54-72.

Hebreo (Leén), Didlogos de amor, Venecia, 1568 (ed. de

C. Gebhardt, texto ital. y al., etc.,, Heidelberg, 1929).

Hecker (K.), Geselschaftliche Wirklichkeit und Vernunft

in der Philosophie Spinozas, Regensburg, Pustet, 1975

(XVII+1304 pp.).

Hermann (J. G.), Spinozae de jure naturae sententia de-

nuo examinata, Leipzig, 1824.

Hessing (S.=ed.), Spinoza. Dreihundert Jahre Ewigkeit,

1632-1932, La Haya, Nijhoff, 1978 (1.* ed., 1933).

Hessing (S.=ed.), Spinoza. Speculum Spinozanum, 1677-
1977, Londres, Routledge et K. P., 1978 (1.* ed., 1977).

Hoff (J.), Die Staatsichre Spinozas mit besond. Beriick-

sichtigung der cinzelnen Regierungsformen und der Frage

nach dem: besten Staat, Jena, 1895 (tesis).

Horn (J. E.), Spinozas Staatslebre, Aalen, Scientia Verlag,
1964 (1.* ed., 1851; 18632).

Hove (J. van)=Court (de la), Lz balance politique, trad.
1* parte por M. Frances, Parfs, Alcan (XXVII+126 pp.)

(ed. original holandesa, Amsterdam, 1661).

Japikse (N.), Spinoza en De Wiit, Bijdragen voor Vader-

landse Geschiedenis, Oudheden, 1929.

Jodice (A.), Le teorie di Hobbes e Spinoza studiate nella

societa moderna, Nipoles, 1901,

Kazemier (B. H.), De staat bij Spinoza en Hobbes, Me-

gedeelingen vanwege Het Spinozahuis, 5 (1951), Leiden,
rill.

Kohn (E.), Spinoza und der Staat, Berlin,” 1926.
Kriegsmann (G.), Die Rechts-und Staatstheorie des B. von
Spinoza, Gotinga, 1878.

Krug (W. T.), Spinozae de jure naturae sententia denuo

examinata, Leipzig, 1825.

Kihne (A.), Spinoza’s Tratatus politicus und die partei-
politischen Verbiltnisse der Niederlande, en: Philos. Ab-
handl. gewidmet Max Heine, Berlin (1906), 92-100.

Kym (L.), De juris notione Spinozae, Berlin, 1846.

109.

110,

111,

Bibliografia 67

94. Loda (F.), Aspetti del positivismo giuridico di B. Spinozi.
Riv. Intern. Filos. del Diritto, Studi Parmensi, XI (1962),
125-216.

95, Loda (F.), Politica e giuridica nell'itinerarvio pedagogico di
gpirzoza, Riv. Intern. Filos. del Diritto, XLI (1964), 563-

08.

96. Lucas (H. Ch.), La [égitimation de la peine. Réflexions
sur la conception de la liberté chex Spinoza, trad. del al.
por A. Lagny, Et. Philos. (1984), 83-96,

97. Magliano (F.), I! diritto nel sistema di Spinoza, Milén,
Bocca, 1946.

98, Malapert (P.), De Spinozae politica, Paris, 1897.

99. Maspetiol (R.), L’état et le droit selon Spinoza. La théolo-
gie chrétienne et le droit, Arch. Philos. de Droit, V (1960),
Paris, Sirey.

100. Matheron (A.), Individu et communauté chez Spinoza, Pa-
ris, Ed. Minuit, 1969,

101, Matheron (A.), Femmes et serviteurs dans la démocratie
spinoziste, Rev. Phil, Frc. et Etr. (1977), 181-200.

102, Matheron (A.), L'anomalie sauvage d’Antonio Negri, Ca-
hiers Spinoza, 4 (1983), 39-60.

103, Mc Shea (R. J.), The political philosophy of Spinoza, Nue-
va York, Columbia Univ. Press, 1968.

104.  Méchoulan (H.), Spinoza, lecteur d’Antonio Pérez, Eth-
nopsychologie, 29 (1974), 289-301.

105, Méchoulan (H.), Spinoza et I'Espagne, Cuad. Salm. de
Filos. XTI (1984), 435-59.

106. Meijer (W.), Spinozas demokratische Gesinnung und sein
Verbaltnis zum Christentum, Arch. Gesch. Philos.,, 16
(1903), 455-85.

107. Menzel (A.), Wandlungen in die Staatslebre Spinozas, en:
Festschbr. f. ]J. Unger, Stuttgart, 1898.

108. Menzel (A.), Sozialvertrag bei Spinoza, Zeitschr, f. d. privat

u. Off. Recht d. Gegenwart (1907), 451-60.

Menzel (A.), Die Staatslebre Spinozas, en Beitrige zur
Gesch. der Staatslebre, 3. parte, Viena, 1929 (1.* ed., con
otro titulo, 1904).

Miranda (C. E.), Utopia y realismo politico en Spinoza,
Rev. Fil. (Santiago de Chile), 15 (1977), 73-86.

Misrahi (R.), Le droit et la liberté politique chez Spinoza,
MéL. Phil. et Litt. Juives, Paris (1957), 153-69.



112.

113.

114.

115.

116.
117,

118.

119.
120.

121.

122.

123,
124.

125.
126.

127.
128.

129.

Atilano Dominguez

Misrahi (R.), La rigueur et lutopie dans la philosophie
politique de Spinoza, Tijdschr. Stud. Verl, 6 (1978),
167-81.

Moreau (P. F.), Jus et lex devant la tradition juridique
d'aprés le dépouillement informatique du Traité politique,
Raison Présente, 43 (1977), 53-61.

Moreau (P. F.), Spinoza et Ultalie. Le modéle vénitien, Les
Langues Néo-Latines, Bolonia, 76 (1982), 87-92.

Morris (Cl), Sur la théorie politique de Spinoza, en:
Mélanges en l'honneur de Jean Dabin, Bruxelles, Sirey
(1963), 1, pp. 171-8.

Motroshilova (N.), Pugna ideoldgica en torno a la filosofia
de Spinoza, Ciencias Soc., IV /54 (1983), 201-16.
Mugnier-Pollet (L.), La philosophie politique de Spinoza,
Paris, 1976 (tesis: 1973).

Mugnier-Pollet (L.), Relations internationales et état de na-
ture selon Spinoza, en: Spinoza, 1632-77, Giorn. Crit. Fil.
ITtal. (1977), 481-99.

Nardo (G.), Spinoza. Il pensiero politico in rapporto con
Hobbes, Roma, Ed. Italia, 1947,

Necknig (H.), Das Verhiltnis von Macht und Recht bei
Spinoza, Munich, Univ, Druck, 1967 (tesis).

Negri (A.), L'anomalia selvaggia. Saggio su potere e poten-
za in Baruch Spinoza, Mildn, Feltrinello, 1981 (trad. fr.,
PUF, 1982, con prefacios de Deleuze, Macherey y Ma-
therdn),

Negri (A.), Reliqua desiderantur. Congettura per una de-
finizione del concetto di democrazzia nell'ultimo Spinoza,
Studia Spinozana, 1 (1985), 143.81.

Otto (E.), Zur Beurteilung und Wiirdigung der Staatslebre
Spinozas, Darmstadt, 1897.

Oudin (Ch.), Le spinozisme de Montesquieu, Paris, 1971
(1* ed., 1911); espec. pp. 119-63.

Pacchiani (C.), Spinoza tra teologia e politica, Padua, 1979.
Pefia (].), Espinosa: proyecto filoséfico y mediacién poli-
tica, Basil, 1 (1978), 80-7.

Pérez (Antonio), Las obras y Relaciones, Ginebra, J. de
Tormes, 1644 (1. ed., 1598).

Perrot (M.), Spinoza, Rousseau et la notion de dictamen,
Les Et. Philos. (1972), 399-410.

Pollock (F.), Spinoza et le machiavélisme, Rev. Pol. In-
tern. (1919).

Bibliografia 69

130,

131,

134.

135,

136

157,

1 )8,

139,

140.

143,

144.

146.

Prat (J. G.), Traité politique, Paris, 1860. (Incluye: pre-
facio, pp. I XXXVI; notas, pp. 257-308; indice analitico,
pp. 309-29, etc.).

Pucciarelli (E.), Seguridad social y libertad individual en la
filosofta politica de Spinoza, Rev. Lat, Fil, 3 (1977),
213-21.

Ricco (C.), Le dottrine giuridice e politiche di B. Spinoza
¢ Hobbes, Trani, 1884.

Rodriguez Paniagua (J. M.), EL pensamiento filoséfico-poli-
tico en Spinoza y Leibniz, Rev. Est. Pol., 36 (1983),
159-79.

Roed (W.), Spinozas Lebre vonm der Societas, Filosofia
(1967), 777-806; (1968), 671-98 (teed., 1969).

Roehrich (W.), Staat der Freibeit. Zur politischen Phi-
losophie Spinozas, Darmstadt, 1969 (1.* ed., 1965).

Rowen (H. H.), John de Witt, Gran Pensionary of Holland,
1625-72, Princeton Univ. Press, 1978 (948 pp.).

Saccaro (G.), Sistemi politici del passato e del futuro nell’
opera di Spinoza, Giorn. Crit. Fil. Ital. 56 (1977), 506-49.
Saccaro (G.), Democracy in Spinoza’s unfinished 'Tractatus -
politicus’, Journ. Hist. ideas, 38 (1977), 623-34.

Saccaro (G.), Spinoza, politico tra due rivoluzioni, en
(nim. 82), pp. 61-95.

Saccaro (G.), Spinoza, l'utopia e le masse: un analisi dei
concetti de ‘plebs’, ‘multitudo’, ‘populus’ e 'vulgus’, Riv.
Stor. Filos., 39 (1984), 61-90, 453-74.

Schaub (M.), Spinoza ou une philosophie politique gali-
léenne, en: F. Chitelet (ed.), Hist. de la philosophie, Pa-
ris (1972), III, 162-95.

Schottlaender (R.), Comment le libéralisme politique de
Spinoza est-il compatible avec son déterminisme éthique?,
Tijdschr. Stud. Verl, 6 (1978), 191-203.

Sciaky (I.), La ragione di Stato in Spinoza, Atti dell’Accad.
naz. dei Lincei, Sc. Mor., 16 (1961), 8-18.

Signorile (C.), Politica e ragione. Spinoza e il primato della
politica, Padua, 1970.

Sigwart (H. C. W.), Vergleichung der Rechts-und Staats-
theorien des B. Spinoza und des Th. Hobbes..., Aalen,
1974 (1° ed., 1842).

Sokolov (Vasili V.), On the Evolution of Spinoza’s poli-
tical and pbilosophical Ideas, Soviet Studies in Philos.,
N. York, 1I/4 (1963-4), 57-62.



70

147,

148.

149,

150.
151
152.

153.

154.

155.

156.

157.

158.

159.

160,

161.

162.

163.

164.

Solari (G.), La dottrina del contrato sociale in Spinoz
Riv. Filos., 18 (1927), 348 ss.
Souza Chaui (M. de), Direito natyral e direito civil e
Hobbes e Espinoza, Rev. Lat-Am. Filos., VI/1 (1981
57-71.

Spinoza’s political and theological Thought (24 estudio
breves, resultado del Simposio de Amsterdam, nov. 1982),
ed. por C. de Deugd., Amsterdam, 1984.
Steffen (H.), Recht und Staat im System Spinozas, Bonn,
1968.

Tex (J. den), Spinoza over de tolerantie, Mededeeling
vanwege Het Spinozahuis, Leiden, Brill, 1964,

Tiempo (C.), Spinoza y la intolerancia, en Homenaje
B. Spinoza, ed. Museo Judio de B. Aires (1976), 217-21,
Tosel (A.), La théorie de la pratique et la fonction de
Vopinion politique dans la philosophie politique de Spino-
za, Studia Spinozana, 1 (1985), 183-208.

Tullio (V. de), Il concetto del diritto nella dottrina di
Spinoza, Giorn. Napol. di Fil. e Lett. (1884), 314-36.
Vaughan (F.), Studies in the History of the political Phi-
losophy before and after Rousseau, N. York, 1972 (1.* ed,,
1925), espec. pp. 62-129.

Venegas (E.), El derecho en el pensamiento de B. Spinoza,
Rev. Fil. (Cous:1 Rica), 15 (1977), 319-29.

Verniere (P.. Spivoza et la pensée frangaise avant la ré-
volution, Paris, 1982 (1* ed., 1954).

Villegas (L. J.), Spinoza: el desmitificador, Franciscanum,
20 (1978), 129-42.

Vincieri (P.), Natura umana e dominio (Maquiavelo, Hob-
bes y Spinoza), Révena, Longo ed. 1984,

Von Schmid (J. J.), Spinoza’s Staatkundige Verbandeling
in de ontwikkeling van de Staatsleer, Leiden, 1970.
Vries (T. de), Spinoza als politischer Denker, trad. del
hold., Deut. Zeitchr. £. Phil.,, 12/11 (1964) 1312-27.

Wal (G. A. van der), Spinoza’s idee der politieke vrijheid,
Allg. Nederl, Tijdschr. v. Wijsbeg. (1978), 1-17.

Wal (G. A. van der), Politicke wrijbeid en demokratie
bij Spinoza, Madedeel, vanwege Het Spinozahuis, 41 (1980),
Leiden, Brill (19 p.).

Wal (G. A. van der), Spinoza and the idea of Reason of
State, Studia Spinozana, 1 (1985), 275-304.

Nibliografia 71

165,

166,

167

168,
169,
170.
171,

172.

176.

177.
178.

179,

180,

181,

Walther (M.), Die Transformation des Naturrechts in der
Rechtsphilosopbie Spinozas, Studia Spinozana, 1 (1985),
73-104.

Was (H.), Spinoza’s staats leer, De Nederl. Spectator,
1895.

Wernham (A. G.), Le contrat social chex Spinoza, Rev.
Synthése, 99 (1978), 69-77.

Wetlesen (J.), A Reconstruction of basic Concepts in Spi-
noza’s social Psychology, Inquiry (1969), 105-32.

Worm (K.), Spinozas Naturrecht, Arch. f. Gesch. Philos.,
17 (1904), 500 ss.

Yapikse (N.), Spinoza en De Witt, Bijdragen v. Vederl.
Geschiedenis en Ondheidkunde, La Haya, 6 (1928).
Yovel (Y.), Spinoza: the psychology of multitude and the
use of language, Studia Spinozana, 1 (1985), 305-33.
Zac (S.), Philosophie, théologie, politique dans l'oeuvre de
Spinoza (col. de articulos), Paris, Vrin, 1979 (298 p.).

OTRAS OBRAS CITADAS EN ESTA EDICION 17

Akkermann/Hubbeling, etc., Spinoza: Briefwisseling, texto,
introd. y notas..., Amsterdam, 1977.

Aristételes, Politica, trad. C. Garcia Gual y A. Pérez Gar-
cia, Ed. Nacional, Madrid, 1977.

Belinfante/Kingma, etc., Spinoza, Institut Néerlandais, Pa-
ris, 1977.

Bleiberg (G.), Diccionario de la bistoria de Espaiia, Ma-
drid, Alianza Ed., 1981.

Dominguez (A.), Spinoza: Tratado teoldgico-politico, trad.,
introd., notas e indices, Madrid, Alianza Ed., 1986.
Dominguez (A.), Contribucién a la antropologia de Spino-
za. El hombre como ser imaginativo, Anales del Sem. Me-
tafisica, X (1975), Madrid, pp. 63-89.

Franceés (M.), Spinoza dans les pays néerlandais de la se-
conde moitié du XVII siécle, Paris, Alcan, 1937.
Freudenthal (].), Die Lebensgeschichte Spinozas, Leipzig,
1899.

Freudenthal (J.), Das Leben Spinozas, Stuttgart, 1904.

3 No se recogen aquellas cuya forma de citacién es uni-
versalmente admitida: S. Agustin, Aristételes, Cicerén, J. Cur-
¢io, Técito, Tito Livio, Sto. Tomds, etc., 0 no ofrece, en nuestro
caso, dificultad: Locke, Maquiavelo, etc. (ver Indice analitico).



72

182.

183.

184,
185.
186.
187.
188.
189.

190.

Atilano Dominguez

Hobbes (T.), Leviatén, trad. e introd. de C. Moya y A. Es-
cohotado, Madrid, Editora Nacional, 1979.

Lagarde (G.), La naissanve de l'esprit laique au déclin
du Moyen Age, Louvain-Paris, B. Nauwelaerts, 5 vols,,
1956-70.

Marafién (G.), Antonio Pérez, 2 vols., Madrid, Espasa-
Calpe, 1948.

Meinsma (K. OQ.), Spitioza et son cercle, trad. fr., Parfs,
Vrin, 1983 (12 ed., 1896).

Pefia (V.), Spinoza: Etica, trad., introd. y notas, Madrid,
Ed. Nacional, 1975.

Revah (I. S.), Spinoza et le Docteur Juan de Prado, Pa-
ris, Mouton, 1959.

Rousseau (J. J.), Contrat social, en Oeuvres complétes,
Ed. du Seuil, Parfs, 1961 (II, pp. 513-85).

Siwek (P.), Spinoza et le panthéisme religieux, Parfs, Des-
clée de Br., 1933.

Truyol (A.), Historia de la filosofia del derecho y del
Estado, 2 vols., Madrid, Rev. Occidente, 1976.

Tratado politico*

! La traduccién propuesta por M. Francés (nim. 6, pp. 1485/
911), Traité de Vautorité politique, nos parece un tanto artificio-
sa y sus razones menos convincentes que en el caso del TTP
(tbid., pp. 1449/606 ss.). Aparte de que el término auctoritas o
authoritas s6lo aparece siete veces en el presente tratado, Fran-
ces se va forzada a traducirlo de las formas mds variadas. En
todo caso, Spinoza, cuando se tefiere al Estado, prefiere potestas
(potestad) o potentia (poder y potencia) a auctoritas (autoridad),
aunque sin excluir ésta.



(2111 en el que se demuestra cémo se debe organizar una socie-

dad en la que existe un Estado mondrquico, asi como
aquella en la que gobiernan los mejores, a fin de que

no decline en tirania y se mantengan incélumes la pax
y la libertad de los ciudadanos*.

2 M. Francés (nim. 6, pp. 1485/917, 2) considera que este
subtitulo y el titulo del capitulo VIII no son de Spinoza, por-
que su contenido implicaria incoherencias manifiestas en rela-
cién con la doctrina efectiva de la obra. Al decir optimi (mejo-
res: Frances traduce «élite») en vez de patricii, libertas en vez
de securitas (término usado, aquf, por los Nagelate schriften o
versién original holandesa) f'acwes en vez de swbditi, el «editor»
de esta obra abogaria por la aristocracia de Jan de Witt, frente
a la monarquia Orange, que la habia derribado y suplantado.

Aunque el subtitulo no sea de Spinoza (no lo sabemos), no
vemos tales incoherencias ni tergiversaciones. Libertad y ciudada-
mos son conceptos tan centrales en esta obra como seguridad y
sibditos; v la alusién a mejores (sustituida en el titulo del ca-
pitulo VI?I por «patricii»!) puede ser irénmica (cfr. TTP, V,
pp. 74/15 ss. en relaciéon a TP, VIII, 2, pp. 324/17 ss.; 25,
pp. 334/7 ss.) o puramente tedrica (TP, XI, 2, pp. 359/2).

M. Calés (nim. 4) tergiversa el sentido, ya que hace decir al
texto que, para no caer en la tirania, «es preciso instituir una
sociedad de régimen mondrquico y también...»; como si bastara
organizarla de cualquier manera. Tierno G. (nim. 3) omite la
alusién a sociedad e interpreta gobierno de los mejores por aris-
tocracia, lo cual no es correcto (cfr. nuestra Introduccion, 11, 2-a).

74

CARTA DEL AUTOR A UN AMIGO

que muy bien puede servir para anteponerla a modo
de prélogo, a este Tratado Politico*®

Querido amigo:

Su grata carta me ha sido entregada ayer. Le doy sin- [272)

ceramente las gracias por el interés tan esmerado que
por mi demuestra. No dejaria pasar esta ocasién, etc., de
no estar ocupado en cierto asunto, que considero mds
atil, y que, segiin creo, le agradard més a usted, a saber,
en elaborar el Tratado politico que, a sugerencia suya,
he comenzado hace algin tiempo. De este tratado ya
estdn terminados seis capitulos. El primero contiene una

3 Siguiendo este criterio de las Opera posthuma (1677), de
Vloten/Land (nim. 1) y de otros traductores, ponemos esta carta
(Epistola 84) como prélogo al tratado. De ella tomamos los epi-
grafes de los seis primeros capitulos. Se supone que es de la se-
gunda mitad de 1676, y se desconoce su destinatario. Meinsma
dice, sin pruebas, que fue escrita en holandés y que su destinata-
rio era, con certeza, J. Jelles (mim, 185, pp. 3924 y 413, 30) y
la asocia a Ep. 44 y 50 (a J. Jelles), en que Spinoza alude a la
obra, de autor desconocido, Homo politicus, y a sus diferencias
con Hobbes; véase sobre esto: Freudenthal (mim. 181), pp. 182-3,
y nuestra edicién la Correspondencia de Spinoza (en esta misma
cvditorial), nota 442,

75




76 Tratado politi <

especie de introduccién a dicha obra; el segundo trats
del derecho natural; el fercero, del derecho de las su:
premas potestades; el cuarto, determina qué asuntos polf
ticos dependen del gobierno de las potestades supremas;
el quinto, cudl es el fin que la sociedad puede considerat
como ultimo y supremo, y el sexto, de qué forma debe
ser organizado el Estado mondrquico para que no se des
lice hacia la tiranfa. Actualmente, estoy dedicado al ca
pitulo séptimo, en el que demuestro de forma metddica
todos los miembros del precedente capitulo sexto, relati
vos al orden de una monarquia bien organizada. Después
pasaré al Estado aristocrdtico y al popular y, por fin, a
las leyes y a otras cuestiones particulares concernientes’
a la politica. Y sin mds, que siga usted bien, etc.

Estd claro cudl era el plan del autor; pero, impedido.
por la enfermedad y arrebatado por la muerte, tan sélo |
pudo ejecutarlo hasta el final de la aristocracia, como
comprobari el mismo lector.

Capftulo I [Del método] *

§1.
flictos soportamos, como vicios en los que caen los hom-
bres por su culpa. Por eso suelen reirse o quejarse de

4 En este capftulo introductorio y metodoldgico, Spinoza se
sitda, explicitamente, a medio camino entre la utopia de Moro
y las trampas de Maquiavelo. Y mds lejos, creemos nosotros, del
racionalismo de Hobbes (Leviatin, nim. 182, p. 117 y cap. XX,
pp. 298-9) que del realismo pragmético de Aristételes (E2. Nic.,
I, 3); cfr. pp. 273/26-274/2.

5 Cfr. E, 111, 17, esc. (fluctuacién). Es sabido que Spinoza no
identifica afecto con pasién, sino que divide el primero (affectus:
E, III, def. 3) en accidén y pasién (Ib. y def. 2; prop. 1, cor.;
prop. 3: actiones-passiones). Por otra parte, el afecto bésico,
deseo o cupiditas (E, 111, 9, esc. ap., def. af. 1), del cual derivan
todos los demds, acciones y pasiones, es esencialmente activo: «cu-
piditas est ipsa uniuscuiusque essentia seu natura, quatenus ex
data quacumque eius constitutione determinata concipitur ad ali-
quid agendum» (E, ITI, prop. 56, dem.; cfr. 56-9 y V, 4, esc.).
En el presente tratado, Spinoza emplea 34 veces el término
affectus y sélo una passiones. Creemos, pues, que se debe man-
tener la ambigiiedad del término afecto. Tanto mds cuanto que,
de los 78 u 80 sentimientos que describe la Etica (lista en
nim. 6, pp. 1563-6), se mencionan aqui unos 44 y algunos indu-

77

Los filésofos conciben los afectos®, cuyos con- (2731

10



20

78 Capftulo T

ellos, criticarlos o (quienes quieren aparecer mds santos)
detestarlos. Y asi, creen hacer una obra divina y alcan-
zar la cumbre de la sabiduria, cuando han aprendido a
alabar, de diversas formas, una naturaleza humana que
no existe en parte alguna y a vituperar con sus dichos
la que realmente existe °, En efecto, conciben a los hom-
bres no como son, sino como ellos quisieren que fueran.
De ahi que, las mds de las veces, hayan escrito una sétira,
en vez de una ética y que no hayan ideado jamds una
politica que pueda llevarse a la prictica, sino otra, que
o deberia set considerada como una quimera o sélo po-
dria ser instaurada en el pais de Utopfa o en el siglo
dorado de los poetas, es decir, alli donde no hacia falta
alguna’. En consecuencia, como se cree que, entre todas
las ciencias que se destinan al uso, la teoria politica es
la méds alejada de su prictica, se considera que nadie es
menos idéneo para gobernar el Estado® que los teéricos
o filésofos.

dablemente activos, He aqui la lista: aemulatio, ambitio, amor,
audatia, avaritia, aversio, benevolentia, commiseratio, consterna-
tio, contemptus, crudelitas, cupiditas, desiderium, dolor, ebrietas,
favor, fortitudo, gaudium, gloria, honestas, honor, bhumilitas, in-
dignatio, invidia, ira, laetitia, laus, libido, luxuria, metus, mise-
ricordia, odium, pietas, securilas, spes, superbia, timor, tristitia,
vindé'cl\a y vituperium. En otro sentido: P. F. Moreau (nim. 11),
p. 187. 5

8 Con varias de estas expresiones (vicio, culpa, santos...), Spi-
noza parece aludir y criticar la idea cristiana de que el desorden
de las pasiones es consecuencia del pecado original: cfr. II, 6 v
18-21; S. Agustin, De civitate Dei, XIV, 2 ss. y 10; Sto. Tomds,
S. Theologiae, 1, 95, 2c.

7 Spinoza alude claramente a la obra de T. Moro, que tenfa
en su biblioteca, pese a que J. Freudenthal (nim. 180), pp. 279/
60) sélo. cree descubrir cierto resplandor de sus ideas en el
Tratado teoldgico-politico. Sobre «el siglo dorado de los poetasy,
cfr. I, 5, pp. 275/24 ss.; Platén, Repiblica, 11, 12-3 y 17;
Politico, 270-4; Leyes, 111, 678-9; IV, 713b-14a, etc.

¥ La expresién «regendae reipublicae» podria traducirse tam-
bién por «administrar los asuntos publicos», Pero «regere» pa-
rece apuntar a una funcién mds personal y menos material. Por
lo demds, aunque Spinoza defina el término en ese sentido, eti-

- molégico (III, 1, pp. 284/20 ss.), que se remonta a Cicerdn:

De re publica, 1, 32, 48: «rem publicam, id est rem populis;

el método 9

§ 2. Los politicos, por el contrario, se cree que se
dedican a tender trampas a los hombres, méds que a ayu-
darles, y se juzga que son mds bien hdbiles que sabios.
[!{ectivamente, la experiencia les ha ensefiado que habri
vicios mientras haya hombres®. Se esfuerzan, pues, en
prevenir la malicia humana mediante recursos, cuya efi-
cucia ha demostrado una larga experiencia y que los hom-
bires suelen emplear, cuando son guiados por el miedo
mds que por la razén. Con ello, sin embargo, parecen
oponerse a la religién y, sobre todo, a los tedlogos, ya
que éstos creen que las supremas potestades™® deben
administrar los asuntos piblicos segiin las mismas reglas
de la piedad ', que los particulares deben observar. Pese
a ello, no cabe duda que esos politicos han escrito sobre
los temas politicos con mucho més acierto que los fil6-
sofos; ya que, como tomaron la experiencia por maestra,
no ensefiaron nada que se apartara de la préctica.

Agustin: De civitate Dei, XIX, 21, también le da el sen-
tido de Estado organizado (TP, VIII, 3, p. 324); cfr. Rousseau,
Contrat social (ndm. 188), I, 6, p. 523a; 11, 6, p. 530b y nota.

" Texto tomado de Ticito, Historias, IV, 80, 2; cfr. Ep. 29
(de H. Oldenburg), pp. 165/13 ss.

10 Al igual que en T. teolégico-politico (ver Indice analitico
Jde nuestra traduccién en nim. 177), Spinoza se refiere, también
nqui, al poder estatal o poder supremo con la expresién «sum-
mae potestates» 0 «summa potestas»; Vver nota 1.

1 Tanto Gebhardt (niim. 9) y Moreau (ntim. 11), como Frances
(mim. 6), a quien suele seguir Tierno Galvdn (nim. 3), y Appuhn
(mim. 5), de quien traduce M. Calés (nim. 4), vierten la expre-
sién «pietatis regulac» sustituyendo el término piedad por mora-
lidad. Ello se debe, segtin.argumenta M. Frances (nim. 6, p. 1450/
602, 2), a que éste serfa su sentido en Etica, IV, 37, esc. Y,
cfectivamente, todos ellos traducen asi dicho pasaje; y también
Machado (ndm. 4), vol. 3 y V. Pefia (nim. 186). No obstante,
tanto en la Etica (IV, 51, esc.; ap., caps. 22 y 24; V, 41) como
en el T. teoldgico-politico (ver Imdice anmalitico en nim. 177),
¢l término pietas va asociado a religion, en el sentido de obe-
diencia o culto interno a Dios, y lleva consigo, como en el latin
cldsico, una carga de afecto y reverencia (hacia los padres, hacia
la patria), que no recoge en absoluto el término wmoralidad.

(274)



10

20

80 Capitulo T

§ 3. Por mi parte, estoy plenamente convencido de
que la experiencia ha revelado todas las formas de regi-
menes ? que se pueden concebir para que los hombres
vivan en concordia, asf como los medios por los que la
multitud debe ser dirigida o mantenida dentro de ciertos
limites. Hasta el punto que yo no creo que podamos
excogitar algo sobre este tema, que sea compatible con
la experiencia o la prictica y que, sin embargo, no haya
sido ensayado y experimentado. Los hombres, en efecto,
son de tal indole que les resulta imposible vivir fuera
de todo-detecho comiin. Por otra parte, los derechos co-
munes y los negocios piblicos han sido organizados y
administrados por hombres de agudisimo ingenio, astutos
o sagaces . Por eso, casi no se puede creer que podamos
concebir algo, que pueda resultar 1til a la sociedad en
general y que no haya surgido alguna vez por casualidad
o que no lo hayan descubierto los hombres que se ocu-
pan de los asuntos piblicos y velan por su propia segu-

ridad.

§ 4. Asi, pues, cuando me puse a estudiar la politica,
no me propuse exponer algo nuevo o inaudito, sino de-
mostrar de forma segura e indubitable o deducir de la
misma condicién de la naturaleza humana sélo aquellas
cosas que estdn perfectamente acordes con la préctica.
Y, a fin de investigar todo lo relativo a esta ciencia con
la misma libertad de espiritu con que solemos tratar los
temas matemdticos, me he esmerado en no ridiculizar ni
lamentar ni detestar las acciones humanas, sino en enten-

2 La expresi6n latina «omnia civitatum genera» es traducida
por Calés (siguiendo a Appuhn) por «todas las clases de ciu-
dades»; Tierno, en cambio, se aleja aqui de Francés, pues tra-
duce por «formas de organizar una Repiblica», y no «formes
concevables d’organisation en nation». Sobre nuestra traduccién
de «civitas», véase nota 54.

13 Esta clara alusi6p al «acutissimus Machiavellus» (cfr. I, 3,
pp. 274/18 ss.; V, 7, p.p 296/32 ss.; X, 1, pp. 353/8 ss.), del
que Spinoza posefa las obras, apunta la idea de que el realismo
politico se orienta a la seguridad. Pero hay varias formas de
realismo (ver nota 4).

Del método 81

derlas. Y por eso he contemplado los afectos humanos,
como son el amor, el odio, la ira, la envidia, la gloria,
|a misericordia y las demds afecciones del alma, no como
vicios de la naturaleza humana, sino como propiedades
que le pertenecen como el calor, el frio, la tempestad,
el trueno y otras cosas por el estilo a la naturaleza del
aire. Pues, aunque todas estas cosas son incémodas, tam-
bién son necesarias y tienen causas bien determinadas,
mediante las cuales intentamos comprender su naturale-
za, y el alma goza con su conocimiento verdadero lo
mismo que lo hace con el conocimiento de aquellas que
son gratas a los sentidos ™.

§ 5. Porque es cierto, tal como lo hemos demostrado
en nuestra Etica, que los hombres estdn necesariamente
sometidos a los afectos. Y asi, por su propia constitu-
cién, compadecen a quienes les va mal y envidian a
quienes les va bien; estdn mds inclinados a la venganza
que a la misericordia; y, ademds, todo el .mm':ndo desea
que los demds vivan segin su propio criterio, y que
aprueben lo que uno aprueba y repudien lo que uno re-
pudia. De donde resulta que, como todos desean ser los
primeros, llegan a enfrentarse y se esfuerzan cuanto pue-
den por oprimirse unos a otros; y el que sale victorioso,
se glorfa més de haber perjudicado a otro que de haberse
beneficiado él mismo . Y aunque todos estdn persuadi-
dos de que, frente a esa actitud, la religién ensefa que
cada uno ame al préjimo como a si mismo, es decir, que
defienda el derecho del otro como el suyo propio, noso-
tros hemos demostrado que esta ensefianza ejerce escaso
poder sobre los afectos. Triunfa sin duda en el articulo

14 Sobre la asociacién, en Spinoza, de la experiencia con el rigor
matemdtico en el estudio de las pasiones: PPC, I, pp. 127 ss.=Me-
yer; pp. 132 ss., 151 ss., 226 ss.; Etica, 1, apéndice; I1I, prefacio;
IV, 35, esc.; Ep. 30, pp. 166/9 ss. 3

15 Spinoza resume aqui la dindmica de los sentimientos, gie_s-
crita en la Etica (III, 1-32 y IV, 2 ss.), y que va de la envidia
y la ambicién a la guerra de todos contra todos (cfr. E, III, 31,
esc.; TTP, pp. 74 ss., 189 ss.; TP, II, 14.

[275)



e

U

82 Capitulo T
de muerte, cuando la enfermedad ha vencido incluso
a los afectos y el hombre yace inerme; o en los templos,
donde los hombres no se relacionan unos con otros; pero
no en el Palacio de Justicia o en la Corte Real, donde
serfa sumamente necesaria **. Hemos demostrado, ademis,
que la razén tiene gran poder para someter y moderar
los afectos; pero hemos visto, a la vez, que el camino
que ensefa la razén, es extremadamente arduo . De ahi
que quienes se imaginan que se puede inducir a la mul-
titud o a aquellos que estdn absortos por los asuntos
publicos, a que vivan segiin el exclusivo mandato de la

razén, suefian con el siglo dorado de los poetas o con
una fibula.

§ 6. Por consiguiente, un Estado ®* cuya salvacién de-
pende de la buena fe de alguien y cuyos negocios sélo
son bien administrados, si quienes los dirigen, quieren
hacerlo con honradez, no serd en absoluto estable. Por
el contrario, para que pueda mantenerse, sus asuntos pti-
blicos deben estar organizados de tal modo que quienes
los administran, tanto si se gufan por la razén como por
la pasién, no puedan sentirse inducidos a ser desleales
0 a actuar de mala fe. Pues para la seguridad del Estado
no importa qué impulsa a los hombres a administrar bien
las cosas, con tal que sean bien administradas. En efecto,
la libertad de espiritu o fortaleza es una virtud privada,
mientras que la virtud del Estado es la seguridad.

16 Sobre la impotencia de la religién sobre las pasiones, cfr. Eti-
ca, IV, 36-7, 73, esc.; V, 41, esc.

7 Cfr. Etica, V, 4, esc.: «si non absolute, ex parte saltemy»;
42, esc.: «via... perarduar.

18 Como bien indica M. Frances (mim. 6, pp. 1491/921, 1),
imperium designa en esta obra (al igual que en el T. feoldgico-
politico) el Estado como sociedad organizada y como poder
supremo. Parece comportar tres elementos: la estructura politica
o constitucién = status civilis (ver notas 19 y 54), el conjunto
de individuos asociados o ciudadanos = cives y civitas (ver no-
tas 12 y 54) y los asuntos publicos = res publicae o respublica
(ver notas 8 y 54). Sobre todo esto véase III, 1.

el método 83

§ 7. Finalmente, puesto que todos los hombres, sean
birbaros o cultos, se unen en todas ‘partes por costum-
bres y forman algin estado politico , las causas y los
{undamentos naturales del Estado no habrd que extraer-
los de las ensefianzas de la razén, sino que deben ser
deducidos de la naturaleza o condicién comin de los
hombres. Es lo que he decidido llevar a cabo en el ca-
pitulo siguiente.

19 La expresién «status... civilis» no se puede traducir, obvia-
mente, en espafol por estado civil; tampoco por'Estado, va que
es un aspecto de éste (ver ITI, 1). Appuhn (mim, 5), a quien
sigue siempre Calés (nim. 4), traduce «statut civile; M F'ra_m-
ces (nim. 6) «société organisées, que Tierno (mim. 3) simplifica
en asociedad civils, y lo mismo hace, por norma, Moreau
(nim. 11, p. 188). Se trata de matices. Pero creemos que el
«wstatus civilis» afade a la civitas el caricter de firmeza o segu-
ridad gstructural, es decir, la constitucién politica (ver nota 54).

1 276)




[276]

10

Cap. II [Del derecho natural]

§ 1. En nuestro Tratado teolégico-politico hemos tra-
tado del derecho natural y civil, y en nuestra Efica he-

mos explicado qué es el pecado, el mérito, la justicia, la-

injusticia y, en fin, la libertad humana ®. Pero para que
quienes lean este tratado, no tengan que buscar en otros
cuanto es imprescindible para su comprensién, he decidido
explicar de nuevo aqui esos conceptos y demostrarlos
apodicticamente 2,

§ 2. Cualquier cosa natural puede ser concebida ade-
cuadamente, tanto si existe como si no existe. De ahi
que, asi como no se puede deducir de la definicién de
las cosas naturales que comiencen a existir, tampoco se
puede deducir que continden existiendo, puesto que su

2 Cfr. TTP, XVI, pp. 189-90; Etica, 1V, 37, esc. 2; y (32).
% En contra de lo que algunos propugnan, Spinoza tiene con-
ciencia de que las ideas de su T. politico no rompen con la
doctrina de la Etica y del T. teoldgico-politico, sino que la com-
pletan, Esto no sélo es valido, segin creemos, para el estado
natural, sino también para el estado politico.

84

Del derecho natural 85

esencia ideal es la misma después que comenzaron a exis-
tir que antes. Por consiguiente, asi como de su esencia
no se puede derivar el comienzo de su existencia, tam-
poco se puede derivar la perseverancia en la misma, sino
que el mismo poder que necesitan para comenzar a exis-
tir, lo necesitan también para continuar existiendo. De
donde se sigue que el poder por el que existen y, por
tanto, actiian las cosas naturales, no es distinto del mismo
poder eterno de Dios. Pues, si fuera algin otro poder
creado, no podria conservarse a si mismo ni tampoco,
por tanto, a las cosas naturales, sino que el mismo poder
que necesitarfa para ser creado él mismo, lo necesitaria
también para continuar existiendo %.

§ 3. A partir del hecho de que el poder por el que

cxisten y acttian las cosas naturales, es el mismisimo po-

der de Dios, comprendemos, pues, con facilidad qué es
¢l derecho natural. Pues, como Dios tiene derecho a todo
y el derecho de Dios no es otra cosa que su mismo po-
der, considerado en cuanto absolutamente libre, se sigue
que cada cosa natural tiene por naturaleza tanto derecho
como poder para existir y para actuar. Ya que el poder
por el que existe y actda cada cosa natural, no es sino
¢l mismo poder de Dios, el cual es absolutamente libre *.

§ 4. Asi pues, por derecho natural entiendo las mis-
mas leyes o reglas de la naturaleza conforme a las cuales
se hacen todas las cosas, es decir, el mismo poder de la
naturaleza. De ahi que el derecho natural de toda la na-
turaleza y, por lo mismo, de cada individuo se extiende
hasta donde llega su poder. Por consiguiente, todo cuanto
hace cada hombre en virtud de las leyes de su natura-
leza, lo hace con el méximo derecho de la naturaleza y
posee tanto derecho sobre la naturaleza como goza de
poder *.

2 Cfr. PPC, I, ax. 6 y 10; prop. 12; CM, I, 3, pp. 241 ss;
[1, 10, pp. 269/20 ss.; 11, pp. 274/14 ss.; E, I, prop. 24-26, etc.

2 Cfr, TTP, XVI, pp. 189/22-30; 1V, pp. 57-8; VI, pp. 82/
26 ss.

2% Cfr. TTP, XVI, pp. 189/30 ss.



10

20

30

86 Capitulo IT
§ 5. Por tanto, si la naturaleza humana fuera de tal
condicién que los hombres vivieran conforme al exclu-
sivo precepto de la razén y no buscaran ninguna otra
cosa, entonces el derecho natural, en cuanto es conside-
rado como propio del género humano, vendria ‘determi-
nado por el solo poder de la razén. Pero los hombres
se gufan més por el ciego deseo que por la razén, y por
lo mismo su poder natural o su derecho no debe ser de-
finido por la razén, sino por cualquier tendencia por la
que se determinan a obrar y se esfuerzan en conservar-
se B, Reconozco, sin duda, que aquellos deseos que no
surgen de la razén, no son acciones, sino mds bien pa-
siones humanas. Pero, como -aqui tratamos del poder o
derecho universal de la naturaleza, no podemos admitir
diferencia alguna entre los deseos que surgen en nosotros
de la razén y aquellos que proceden de otras causas.
Pues, en realidad, tanto éstos como aquéllos son efectos
de la naturaleza y explican la fuerza natural con la que
el hombre se esfuerza en conservarse en su ser. Puesto
que el hombre, sea sabio o ignorante, es una parte de
la naturaleza, y todo aquello por lo que cada individuo
es determinado a actuar, debe ser atribuido al poder de
la naturaleza en la medida en que éste puede ser defi-
nido por la naturaleza de este o de aquel hombre. Por-
que, ya se gufe por la razén, ya por el solo deseo, no
actia sino en conformidad con las leyes o reglas de la
naturaleza, es decir (por el § 4 de este capitulo), en vir-
tud del derecho natural *.

§ 6. Muchos, sin embatgo, creen que los ignorantes
mds bl_en perturban que siguen el orden de la naturaleza,
y conciben que los hombres estdn en la naturaleza como

3 Cfr, TTP, _XVI, pp. 190/13 ss.

. % En este mismo contexto, aunque bajo una perspectiva re-
!xgxoso-moral (ver § 6), es luminosa la discusién con W. van Bli-
jenbergh sobre el sentido de la libertad y responsabilidad hu-
mana; cfr. Ep. 20 (de BL), pp. 111/14 ss.; 21 (Sp.), pp. 127/
11 ss.; pp. 131/3 ss.; 23 (Sp.), pp. 149/10 ss.

S

el derecho natural 87
un Estado dentro de otro Estado 7. Sostienen, en efecto,
que el alma humana no es producida por causas natura-
les, sino que es creada inmediatamente por Dios y que
es tan independiente de las demds cosas, que posee un
poder absoluto para determinarse y para usar rectamente
de la razén 2. La experiencia, no obstante, ensefia hasta
la saciedad que no estd en nuestro poder tener un alma
sana mds que tener un cuerpo sano. Como, por otra pat-
te, cada cosa se esfuerza cuanto puede en conservar su
ser, no podemos dudar en absoluto que, si estuviera
igualmente en nuestras manos vivir segin las prescrip-
ciones de la razén que ser guiados por el ciego deseo,
todos se guiarfan por la razén y ordenarfan sabiamente
s vida. Ahora bien, esto no sucede asi, en absoluto,
sino que cada uno es arrastrado por su propio placer *.

Por lo demds, tampoco los tedlogos resuelven esta di-
ficultad, cuando afirman que la causa de tal impotencia
¢s un vicio de la naturaleza humana o el pecado que
fuvo su origen en la caida del primer hombre. Pues, si
también el primer hombre tenfa potestad tanto para man-
tenerse en pie como para caer, y si gozaba de sano jui-
¢cio y de una naturaleza integra, ¢cémo pudo suceder
(ue, a ciencia y conciencia *, cayera? Claro que dicen
que fue engaiiado por el diablo. Pero ¢quién fue el que
engafié al mismo diablo? ¢Quién, insisto, le volvié tan
loco, a él que era la méds excelsa de las creaturas inteli-
pentes, como para que quisiera ser mayor que Dios?

77 Cfr. E, TV, pref., pp. 137/11 ss.; TTP, XVII, pp. 220/14.

B Cfr. CM, II, 12, pp. 275/25 ss., 277/12 ss., 280/32 ss.;
Santo Tomds, Summa contra Gentes, 11, 87. Manteniendo el vo-
cabulario tradicional, alma-sustancia (espiritual?) y libre, Spino-
20 critica, ya en esa obra, la idea de libertad de indiferencia.
[isa critica lleva implicita la de la creacién inmediata (Santo
Tomd4s), a que alude expresamente nuestro texto.

2 Texto de Virgilio, Eglogas, 11, 65: «trahit sua quemque
voluptas»; TTP, XVI, pp. 193/2.

% El texto dice: «sciens prudensque». Appuhn (nim. 5) tra-
duce literalmente: «ayant savoir et prudence»; M. Frances
(mim. 6), como es habitual, interpreta: «en pleine connaissance
de cause et pureté d’intention». Calés (nim. 4) vierte literal-
mente al primero y Tierno Galvdn (nim. 3) al segundo.

f27%])



88 Capitulo II

¢Es que no se esforzaba, cuanto podia, por conservarse
a si mismo, que tenfa una mente sana, y su propio ser?
20 ¢Quién pudo, por otra parte, conseguir que el mismo
rimer hombre, que era cuerdo y duefio de su voluntad,
fr:.lera seducido y se dejara embaucar? Pues, si tuvo la
potestad de usar rectamente su razén, no pudo ser en-
gafiado, porque necesariamente se esforzé cuanto pudo
en conservar su ser y su alma sana. Ahora bien, se da
por supuesto que tuvo tal potestad. Por tanto, fue ne-
cesario que conservara su mente sana, y no pudo ser en-
gafiado. Pero consta por su misma historia que esto es
falso. Por consiguiente, hay que confesar que el primer
hombre no tuvo la potestad de usar rectamente de la
razén, sino que estuvo, como nosotros, sometido a las
pasiones ¥,

§ 7. Que el hombre, como los demds individuos, se

% esfuerce cuanto puede en conservar su ser, nadie lo pue-
de negar. Pues, si alguna diferencia cupiera concebir aqui,
deberia derivarse de que el hombre posee una voluntad
libre. Ahora bien, cuanto m4s libre concibiéramos al hom-
bre, més forzados nos verfamos a afirmar que es necesa-
rio que se conserve y que sea cuerdo, como concederd

t219) sin dificultad todo aquel que no confunda la libertad

con la contingencia. Efectivamente, la libertad es una
virtud o perfeccidn; y, por tanto, cuanto supone impo-
tencia en el hombre, no puede ser atribuido a la liber-
tad. De ahi que no cabe decir que el hombre es libre,
porque puede no existir o porque puede no usar de la
razén, sino tan sélo en cuanto tiene potestad de existir
y de obrar segin las leyes de la naturaleza humana.
Cuanto mis libre consideramos, pues, al hombre, menos

31 Sobre el tema de las pasiones en el cristianismo: cfr. nota 6;
sobre la interpretacién que hace Spinoza de la historia del pe-
cado de Adin: TTP (ndm. 177), pp. 37/19 ss., 61/26 ss.,
63/12 ss., 66/1 ss. Este tema provocd la discusién con Blijen-
bergh: Ep. 18, pp. 83/2 ss., 84/12 ss. (BL); Ep. 19, pp. 88/5-
93/16 (Sp.), etc. Sobre el tema del «mens sana in corpore sano»
(I1, 6, pp. 278/2 ss.; 7, pp. 278/23 ss.), cfr. E. V., 39, esc.

D¢l derecho natural 89

sodemos afirmar que puede no usar de la razén y elegir
‘u malo en vez de lo bueno. Y por eso mismo también,
Dios, que existe, entiende y obra con absoluta libertad,
¢s necesario que exista, entienda y obre por necesidad
de su naturaleza. Pues no cabe duda que Dios obra con
la misma libertad con que existe; y, por tanto, asi como
existe en virtud de la necesidad de su naturaleza, también
obra en virtud de esa misma necesidad, es decir, que
obra con absoluta libertad *.

§ 8. Concluimos, pues, que no estd en potestad de
cualquier hombre usar siempre de la razén ni hallarse
en la cumbre de la libertad humana, y que, no obstante,
cada uno se esfuerza siempre cuanto puede en conservar
su ser. Y como cada uno goza de tanto derecho como
poder posee, cuanto intenta hacer y hace uno cualquiera,
sca sabio o ignorante, lo intenta y lo hace con el mié-
ximo derecho de la naturaleza. De donde se sigue que
¢l derecho y la norma natural, bajo la cual todos los
hombres nacen y viven la mayor parte de su vida, no
prohibe sino lo que nadie desea y nadie pu.ede; no se
opone a las rifias, ni a los odios, ni a la ira, ni al engafio,
ni absolutamente a nada de cuanto aconseje el apetito.
Nada extrafio, dado que la naturaleza no estd encerrada
dentro de las leyes de la razén humana, que tan sélo
buscan la verdadera utilidad y la conservacién de los
hombres, sino que se rige por infinitas otras, que se
orientan al orden eterno de toda la naturaleza, de la que
¢| hombre es una particula, y cuya necesidad es lo tnico
que determina todos los individuos a existir y a obrar
de una forma fija. Por consiguiente, cuanto nos parece
ridiculo, absurdo o malo en la naturaleza, se debe a que
solo conocemos parcialmente las cosas y a que ignoramos
casi por completo el orden y.la coberencia de toda la
naturaleza y a que queremos que todo sea dirigido tal
como ordena nuestra razén. La realidad, sin embargo,

R Sobre el concepto spinoziano de libertad divina y humana;
cfr. E, I, 17, esc. y 32-33, esc. 1-2; II, 48-9; supra, notas 22 y 28.



|28}

90 Capftulo II
es que aquello que la razén dictamina que es malo, no
es tal respecto al orden y a las leyes de toda la natura-
leza, sino tan sélo de la nuestra ¥.

§9. Se sigue, ademds, que cada individuo depende

juridicamente de otro en tanto en cuanto esti bajo la
potestad de éste, y que es juridicamente auténomo en
tanto en cuanto puede repeler, segin su propio criterio,
toda fuetza y vengar todo dafio a él inferido, y en cuan-
to, en general, puede vivir segin su propio ingenio *,

§ 10. Tiene a otro bajo su potestad, quien lo tiene

preso o quien le quité las armas y los medios de defen-

derse o de escaparse, o quien le infundié miedo o lo
vincul6 a él mediante favores, de tal suerte que prefiere
complacerle a él mds que a si mismo y vivir segin su
criterio mds que segin el suyo propio. Quien tiene a
otro bajo su potestad de la primera o la segunda forma,
s6lo posee su cuerpo, pero no su alma; en cambio, quien
lo tiene de la tercera o la cuarta forma, ha hecho suyos
tanto su alma como su cuerpo, aunque sélo mientras per-
sista el miedo o la esperanza; pues, tan pronto desapa-
rezca ésta o aquél, el otro sigue siendo juridicamente
auténomo *,

3 Cfr. TTP, XVI, pp. 190/30 ss. Sobre el mal; cfr. CM, I, 6,

pp. 247/24 ss.; E, I, ap., pp. 81/25 ss.; y correspondencia con

Blijenbergh (notas 26 y 31).

3 Las expresiones del derecho romano, «alterius juris» y «sui
juris» traducen, en términos juridicos, la idea griega de «hete-
ronomfa» y «autonomia», Tierno (nim. 3), signiendo a M. Fran-
cés (nim. 6), traduce el segundo término por «independiente;
en cambio, Calés (nim. 4) desvirtda el sentido, al traducir el
«releve de lui-méme» de Appuhn (ndm. 5) por «depende de si
mismo», menos expresivo en espafiol que en francés.

3 Asi como Platén concebfa la vida humana individual, segiin
el modelo de las clases sociales (Rep., II, 369de; 1V, 440e-1a),
y Aristdteles concebia las formas de gobierno segiin el modelo
de las relaciones familiares (Ef. Nicémaco, VIII, 10, 4-5), Spi-
noza se sirve del modelo alma/cuerpo para hablar de la rela-
ci6n del poder estatal con el cuerpo social (III, 1; 2; 5; IX,
14; X, 1y 9).

IDel derecho natural AN

§ 11. También la facultad de juzgar puede pertenecer
juridicamente a otro, en la justa medida en que el alma
puede ser engafiada por otro; de donde se sigue que el
alma es plenamente auténoma en tanto en cuanto puede
usar rectamente de la razén. M4s atin, dado que el poder
lumano debe ser valorado, no tanto por la robustez del
cuerpo cuanto por la fortaleza del alma, se sigue que
son auténomos en sumo grado quienes poseen el grado
méximo de inteligencia y mds se gufan por ella. Por eso
mismo llamo libre, sin restricgién alguna, al hombre en
cuanto se guia por la razén; porque, en cuanto asi lo
hace, es determinado a obrar por causas que pueden ser
adecuadamente comprendidas por su sola naturaleza, aun-
(ue éstas le determinen necesariamente a obrar. Pues la
libertad (como hemos mostrado en el § 7 de este capi-
tulo) no suprime, sino que presupone la necesidad de
nctuar %,

§ 12. La promesa hecha a alguien, por la que uno se
comprometié tan sélo de palabra a hacer esto o aquello
que, con todo derecho, podia omitir o al revés, sélo man-
tiene su valor mientras no cambie la voluntad de quien
hizo la promesa. Pues quien tiene la potestad de romper
la promesa, no ha cedido realmente su derecho, sino que
s6lo ha dado su palabra¥. Asi pues, si quien, por dere-
cho natural, es su propio juez, llega a considerar, correc-
ta o falsamente (pues equivocarse es humano), que de
la promesa hecha se le siguen mds perjuicios que ven-
tajas, se convence de que debe romper la promesa y por
derecho natural (por el §9 de este capitulo) la rom-
perd %,

% Sobre esta idea de libertrad como poder de guiarse por u
obedecer a la razén, cfr. TTP, III, pp. 62/19 ss.; XVI, pp. 194/
26 ss. . J

E El texto dice: «verba tantum dedit»; Tierno (nim. 3) tra-
duce literalmente a M. Francés (nim. 6): «no ha comprometido
mds que palabrasy; Calés (nim. 4) dice: «sélo da su palabray,
donde Appuhn (ndm. 5) decfa, en pasado: «a seulement donné

des S».,
L;s aioufis);m idea sobre la fidelidad a las promesas: TTP, XVI,

Ry

Ml



[281)

10

20

92 Capitulo II

§13. Si dos se ponen mutuamente de acuerdo v
unen sus fuerzas, tienen mds poder juntos y, por tanto,
también mds derecho sobre la naturaleza que cada uno
por si solo. Y cuantos mds sean los que estrechan asf
sus vinculos, mds derecho tendrdn todos unidos ¥,

§$14. En la medida en que los hombres son presa
de la ira, la envidia o cualquier afecto de odio, son arras-
trados en diversas direcciones y se enfrentan unos con
otros. Por eso mismo, hay que temerlos tanto méds cuan-
to mds poder tienen y por cuanto son mds perspicaces
y astutos que los demds animales. Y como los hombres,
por lo general (como dijimos en el § 5 del capitulo pre-
cedente), estdn por naturaleza sometidos a estas pasio-
nes, los hombres son enemigos por naturaleza. Pues,
para mi, el mdximo enemigo es aquel al que tengo mds
que temer y del que debo guardarme mds ©.

§ 15. Ahora bien (por el § 9 de este capitulo), en el
estado natural, cada individuo es auténomo mientras pue-
de evitar ser oprimido por otro, y es initil que uno solo
pretenda evitarlos a todos. De donde se sigue que, en la
medida en que el derecho humano natural de cada indi-
viduo se determina por su poder y es el de uno solo, no
es derecho alguno; consiste en una opinién, méds que en
una realidad, puesto que su garantia de éxito es nula.
Pues no cabe duda que uno tiene tanto menos poder y,
por tanto, tanto menos derecho, cuanto mds razones tie-
ne de temer. Afiddase a ello que, sin la ayuda mutua, los
hombres apenas si pueden sustentar su vida y cultivar
su mente,

p. 191/33 ss.; cfr. Hobbes, Leviatin (nim. 182), XVII, p. 266;
g(VIII, p. 270. En sentido opuesto, J. Locke, Ensayo sobre el
gobierno civil, 11, § 14.

¥ Desde este pdrrafo se introduce la idea de poder estatal
como suma y no como transferencia de poderes, como en el
TTP, XVI, pp. 193/11-195/34.

% Cfr. Hobbes, Leviatan (nim. 182), 1, 13, p. 224; 14, p. 228;
supra, nota 15,

el derecho natural 93

Concluimos, pues, que el derecho natural, que es pro-
pio del género humano, apenas si puéde ser concebido,
sino alli donde los hombres poseen derechos comunes,
de suerte que no sélo pueden reclamar tierras, que pue-
dan habitar y cultivar, sino también fortificarse y repe-
ler toda fuerza, de forma que puedan vivir segin el co-
min sentir de todos. Pues (por el § 13 de este capitulo),
cuantos més sean los que asf se unen, més derecho tienen
todos juntos. Y, si justamente por esto, porque en el es-
tado natural los hombres apenas pueden ser auténomos,
los escoldsticos quieren decir que el hombre es un animal
social, no tengo nada que objetarles “.

§ 16. Alli donde los hombres poseen derechos comu-
nes y todos son guiados como por una sola mente, es
cierto (por el § 13 de este capitulo) que cada uno de ellos
posee tanto menos derecho cuanto los demds juntos son
mds poderosos que €él; es decir, que ese tal no posee real-
mente sobre la naturaleza ningin derecho, fuera del que
le otorga el derecho comin; y que, por otra parte, cuanto
s¢ le ordena por undnime acuerdo, tiene que cumplirlo 0
(por el § 4 de este capitulo) puede ser forzado a ello ®.

§17. Este derecho que se define por el poder de la
multitud, suele denominarse Estado. Posee este de‘gecho,
sin restriccién alguna, quien, por undnime acuerdo *, estd

4 Cfr. E, 1V, 35, esc.; Aristételes, Ez. Nic., IX, 9, 3; Politica,
I, 2, 1253a; Santo Tomds, S. Th., I, 96, 4c; F. Sudrez, De legi-
bus, 111, 1, 3. v ]

42 Cfr. supra, notas 35 y 39. La sociedad surge cuando exis-
ten derechos comunes en virtud de la unién de todos, como si
fucran wma sola mente (cfr. II, 21, pp. 283/15 ss.; III, 2,
pp. 284/33 ss; 5, pp. 286/6 ss; 7, po. 287/9; VI_II, 6,
pp. 326/19; 19, pp. 331/28; Etica, IV, 18, esc.). I'.Zsa unién es
mucho mds intima y poderosa que una simple cesién de dere-
chos. Véase nota 43. / ! )

# La idea de pacto, implicita en la idea misma de paz [véase
nuestra traduccién del TTP (nim. 177), nota 335] y de «una
mente» (nota 42), estd explicita en esta expresidn: «communi
consensu» y otras similares (II, 13, pp. 281/1; 16, pp. 282/2;

[282]



94 Capftulo

encargado de los asuntos publicos, es decir, de establecer,
interpretar y abolir los derechos, de fortificar las ciuda
des, de decidir sobre la guerra y la paz, etc. Si esta fun
cién incumbe a un Consejo que estd formado por toda la
multitud, entonces el Estado se llama democracia; si sél:"
estd formado por algunos escogidos, aristocracia #; y, si

finalmente, el cuidado de los asuntos piblicos y, por tan

to, el Estado estd a cargo de uno, se llama monarqufa.

§ 18. De cuanto hemos explicado en este capitulo re-
sulta claro que en el estado natural no existe pecado o
que, si alguien peca, es contra sf y no contra otro. Pot
derecho natural nadie, en efecto, estd obligado, si no quie-
te, a complacer a otro ni a considerar bueno o malo sino
aquello que, segin su criterio personal, juzga como tal.
En una palabra, por derecho natural nada es prohibido,
excepto lo que nadie puede realizar (ver el § 5 de este
capitulo). En cambio, el pecado es una accién que no
puede ser realizada segin derecho®. Y asi, si por ley
natural los hombres tuvieran que guiarse por la razén,
todos se guiarfan necesariamente por ella. Pues las leyes
de la naturaleza son leyes de Dios (por los §§2 3 3 de
este capitulo), que él establecié con la misma libertad con
que existe, y que fluyen, por tanto, de la necesidad de la
naturaleza divina (véase el § 7 de este capitulo) y, por
consiguiente, son eternas y no pueden set violadas. Pero
los hombres se guian casi siempre por el apetito, sin ayu-
da de la razén, y no por eso alteran el orden natural, sino
que lo siguen necesariamente. En consecuencia, el igno-
rante y pusildnime no estd més obligado por el derecho

19, pp. 282/33; VI, 1, pp. 297/15). Véase III, 14-6 (68): pactos
internacionales; IV, 6 (79): estipulaciones del pacto politico.
Spinoza no califica a los patricios o aristécratas de «mejo-
res», sino simplemente de «selectisy, es decir, seleccionados o
mids bien escogidos o elegidos. Su garantfa de éxito no serd la
valfa ni la virtud, sino el nimero (VIII, 25, pp. 334/10 ss.).
45 S6lo mantentendo el término «pecador (peccatum) y no
«delito», se desvela la intencién de Spinoza de transformar una
categoria moral en juridica. No obstante, cfr. § 20-1 y IV, 4, Texto
paralelo: TTP, XVI, pp. 190/32 ss.; 196; XIX, pp. 229/27 ss.

3¢l derecho natural 95

natural a organizar sabiamente su vida, que lo estd el en-
fermo a tener un cuerpo sano . ;

§19. EIl pecado no se puede concebir, pues, mids que
en el Estado, ya que en éste se determina, en virtud de
un derecho comiin de todo el Estado, qué es bueno y qué
malo, y nadie hace nada con derecho (por el § 16 de este
capitulo), sino cuanto realiza en virtud de una decisién o
acuerdo undnime. Pues (como dijimos en el capitulo pre-
cedente) es pecado lo que no puede hacerse o estd prohi-
bido por el derecho, mientras que obediencia es la volun-
tad constante de ejecutar lo que es bueno segin derecho
V due, por undnime decisién, debe ser puesto en préc-
tica ™.,

§ 20. No obstante, solemos llamar también pecado lo’
que va contra el dictamen de la sana razén; y obediencia,
la voluntad constante de moderar los deseos segin el dic-
tamen de la razén. Yo aprobaria, sin reparo alguno, esta

4% Sobre la idea de derecho natural (II, 3-5 y 8; III, 3; IV, 5;
I, IV, 33, esc. 1-2) y de ley natural (II, 4; 7; 18), cfr. Platén,
Leyes, X, 889d-890c; Aristételes, E¢. Nic., VII, 8, 4; II, 1,
en relacién a Fisica, 11, 9, 3; Cicerén, De legibus, 1, 6, 18;
Santo Tomds, S. Th., I-I1, 91, 2c; Hobbes, Leviatin (nim. 182),
[, 13, pp. 224 ss.

La gran dificultad a resolver, en este punto, es si existe la
razén en el estado natural y, sobre todo, si se la ejerce. Aristd-
teles dice que sélo existen disposiciones naturales para la virtud
(Et. Nie,, II, 1, 3 ss.). Santo Tomés distingue varios niveles
de preceptos de la ley natural (8. Th., III, 94, 2c). Hobbes
parece poner la razén al servicio del egoismo y de la ambicién
individual. Spinoza, en fin, fluctia un tanto sobre la existencia
o no de la razén en el estado natural (I, 5 y 7; II, 5-6); pero,
al fin, el derecho y la ley auténticos se definen por la razén
y no por el apetito o el deseo (II, 19-21; III, 69; 1V, 4;
VIII, 6). Locke, Ensayo sobre el gobierno-civil, II, § 12, serd
contundente: «lo cierto es que esa ley existe y que es tan
inteligible y tan evidente para un ser racional y para un estu-
Jdioso de esa ley como lo son las leyes positivas de los Estados»;
cfr. TI, § 6 (ley = razén).

47 Sobre la idea de obediencia, en relacién a esclavitud, cfr.
TTP, 1V, p. 74; XVI, pp. 194 ss.; XVII, p. 202.




10

9% Capftulo II

forma de hablar, si la libertad humana consistiera en dar
rienda suelta a los deseos, y la esclavitud, en el dominio
de la razén. Pero, como la libertad humana es tanto ma-
yor, cuanto mds capaz es el hombre de guiarse por la ra-
zén y de moderar sus deseos, s6lo con gran imprecisién
podemos calificar de obediencia la vida racional y de pe-
cado lo que es, en realidad, impotencia del alma, no li-
cencia contra ella misma, y por lo que el hombre se pue-
de llamar esclavo més bien que libre (véanse los §§ 7
y 11 de este capitulo) *®

§ 21. Sin embargo, como la razén ensefia a practicar
la piedad y 2 mantener el 4nimo sereno y benevolente,
lo cual no puede suceder méds que en el Estado; como,
ademds, no se puede conseguir que la multitud se rija
como por una sola mente, cual debe suceder en el Estado,
a menos que goce de derechos establecidos por el dicta-
men de la razén; no resulta tan inadecuado que los hom-
bres que estdn habituados a vivir en el Estado, llamen pe-
cado a lo que contradice al dictamen de la razén, puesto
que los derechos del mejor Estado (véase el § 18 de este
capitulo) deben estar fundados en ese dictamen. En cuan-
to a saber por qué he dicho (§ 18 de este capitulo) que
el hombre en el estado natural peca contra si mismo, si
en algo peca, véase el capitulo IV, §§4 y 5, pues alli
se explica en qué sentido podemos decir que quien de-
tente el poder estatal y goza del derecho natural, estd
sometido a las leyes y puede pecar ®

§ 22. Por lo que concietne a la religién, también es
cierto que el hombre es tanto mds libre y méds obediente
a si mismo, cuanto mds ama a Dios y lo venera con 4ni-
mo mds sincero. Pero prescindamos del orden natural,
ya que lo desconocemos, y fijemos toda nuestra atencién

8 Sobre la idea de esclavitud, en relacién a la de hijo y de
stbdito, cfr. TTP, XVI, pp. 194 ss.; AristGteles, Politica, I, 4
y 12; Santo Tomas, S. Th., I, 96, 4c.; Locke, E. gob civil, XV.

#® Sobre la idea de pecado cfr. nota 45; E, 1V, 37, esc. 1.

1

el derecho natural 97

en los dictdmenes de la razén que se refieren a la reli-
pién; pensemos, ademds, que éstos nos son revelados por
Dios, como si hablara en nuestro interior, o que fueron
revelados a los profetas a modo de preceptos juridicos.
Si asi lo hacemos, podemos decir, expresindonos en tés-
minos humanos, que obedece a Dios el hombre que le
ama con 4nimo sincero, y que, por el contrario, peca el
que se deja llevar por el deseo ciego. De momento, sin
embargo, debemos recordar que estamos en poder de
Dios, como el barro en manos del alfarero, el cual, de la
misma masa, hace unas vasijas para honor y otras para
deshonor ¥; y que, por lo mismo, el hombre puede hacer
ulgo contra estos decretos de Dios, en cuanto fueron gra-
bados como derechos en nuestra mente o en la de los
profetas, pero no en contra del decreto eterno de Dios
que estd inscrito en toda la naturaleza y que se refiere
al orden general de la naturaleza ™

§23. Y, lo mismo que el pecado y la obediencia en
sentido estricto, también la justicia y la injusticia sélo
son concebibles en el Estado. Pues en la naturaleza no
existe nada que se pueda decir, con derecho, que es de
éste y no del otro, ya que todas las cosas son de todos y
todos tienen potestad para reclamarlas para si. En el Es-
tado, en cambio, como el derecho comin determina qué
¢s de éste y qué del otro, se dice justo aquel que tiene una
voluntad constante de dar a cada uno lo suyo, e injusto,
por el contrario, aquel que se esfuerza en hacer suyo lo
que es de otro®

50 Cfr. Jeremias, 18 6; Romanos, 9, 20 ss.; CM, II, 8,
pp. 265/7 ss.; TTP, XVI, pp. 198, 34n; Ep 75, pp. 312/15 8s.
51 Sobre la relacién entre ley o decreto de Dios y amor

hombre a Dios puede verse: TTP, IV, pp. 57-61, etc.

2 Esta idea o definicién cldsica de justicia se halla ya en
Santo Tomds, S. Th., II-1I, 58, 1c, el cual rexmte expresamen-
te a Dtgesm, It lcy 10y a 'Tnst. 1, tit. 1; cfr. Platén Rep,
I, 6, etc.; Hob bes Leviatan, I 15, p. 241. Contra Hobbes
Spmoza Locke, E. gob. civil, SS 26-7 ss.: la propiedad el
fruto del trabajo personal.

30

[284]



98 Capitulo 11 Cap. III [Del derecho politico]

§ 24. Por lo demds, en nuestra Etica hemos explicado
ya que la alabanza y el vituperio son afectos de alegria
y tristeza, que van acompafiados, como causa suya, de la
idea de virtud o de impotencia humana *,

§ 1. La constitucién de cualquier Estado se llama po- [284]
litica (status civilis); €l cuerpo integro del Estado se de-
nomina sociedad (civitas); y los asuntos comunes del Es-
tado, cuya administracién depende de quien detenta el
poder estatal, reciben el nombre de asuntos piiblicos (res-
publica). Por otra parte, los hombres, en cuanto gozan,
en virtud del derecho civil, de todas las ventajas de la
sociedad, se llaman ciudadanos; sibditos, en cambio, en
cuanto estdn obligados a obedecer los estatutos o leyes
de dicha sociedad. Finalmente, ya hemos dicho en el § 17
del capitulo precedente que existen tres tipos de estado
politico: democritico, aristocritico y mondrquico. Ahora
bien, antes de iniciar el andlisis de cada uno de éstos por
separado, demostraré primero cuanto se refiere al estado
politico en general. Y lo primero de todo es examinar el
supremo derecho de la sociedad o de las supremas potes-
tades **. 30

& % En este parrafo se definen y relacionan entre si los con-
Cfr. E, IIT, 29, esc. ceptos fundamentales del Estado spinoziano: constitucién o es-

929




[285]

100 Capitulo IIT

§2. Por el §15 del capitulo precedente consta que
el derecho del Estado o supremas potestades no es sino
el mismo derecho natural, el cual viene determinado por
el poder, no de cada uno, sino de la multitud que se com-
porta como guiada por una sola mente. Es decir, que, lo
mismo que cada individuo en el estado natural, 'también
el cuetpo y el alma de todo el Estado posee tanto derecho
como tiene poder. Y por lo mismo, cada ciudadano o sib-

tado politico (status politicus: ver nota 19), Estado (imperium:
nota 18), asuntos piblicos (res publicae o respublica: nota 8),
sibditos (notas 47 y 48) y, en fin, el concepto clave de civitas
y cives, que nosotros hemos decidido, tras muchas dudas, tra-
ducir por sociedad y ciudadanos. La dificultad de coordinar los
distintos elementos aqui asociados se ve por las diversas traduc-
ciones adoptadas por grandes especialistas para estos cuatro tér
minos capitales: 1.°) #mperium, 2°) civitas, 3.°) status civilis,
4.°) respublica, a saber:

Gebhardt: Appuhn: Francés: Moteau:
1.° pol. Verband Etat érat de société Etat
2.° Staat Cité nation corps politique
3.° Staatsverfassung statut civil régime politique société civile
4.° Gemeinwesen  chose publique communauté  république

publique

Las divergencias saltan a la vista y, especialmente, respecto al
término civitas. Digamos que, mientras que Calés (nim. 4) si
literalmente a Appuhn (nim. 5), traduciendo cité por ciudad,
Tierno Galvdn (ndm. 3) quiso evitar la extrapolacion histérica
de M. Francés (ntm. 6: véase nota 328), traduciendo naiion por
republica, aunque ello implique obvias dificultades.

Nuestta opcidn por sociedad se funda en dos motivos decisivos:
1.° El término latino «civitasy traduce los términos griegos «polis»
o «politike»: Aristételes, Pol. I, 1; Ez. Nic. VIII, 9, 4; Cicetén,
De republica, 1, 32, 49: «quid est enim civitas nisi iuris socie-
tas?»; Santo Tomds, S. Th., I-II, 90, 3, ad 3; 91, lc; 96, Ic;
Sudrez, De legibus, 111, 2, 6; Rousseau, Contrat social, 1, 6
(ndm. 188), p. 523a, nota: «que les maisons font la ville, mais
que les citoyens font la cité». 2.° Para Spinoza, «civitas» en el
T. politico sustituye a «societas» del T. teoldgico-politico, don-
de alterna ficilmente con «impetium» y «tespublica»: TTP, IV,
p. 64; V, p. 73; XVI, pp. 189, 192, 193, 195, 196; cfr. infra,
VIII, 3, pp. 324/32 ss. y VII, 3, fin.

uso frecuente de este término y de «multitudo» bastaria
para demostrar las preferencias democriticas de esta obra.

el derecho politico 101

dito posee tanto menos derecho, cuanto la propia socie-
dad es mds poderosa que él (véase el § 16 del capitulo
unterior). En consecuencia, cada ciudadano ni hace ni tie-
ne nada por derecho, fuera de aquello que puede defender
en virtud de un decreto general de la sociedad ®

§ 3. Si la sociedad concede a alguien el derecho y,
por tanto, la potestad (pues, de lo contrario, por el § 12
del capitulo precedente, sélo le habria dado palabras) de
vivir segin su propio sentir, cede ipso facto algo de sus
derechos y lo transfiere a quien dio tal potestad. Pero, si
concedié a dos o mds tal potestad de vivir cada uno segiin
su propio sentir, dividié autométicamente el Estado. Y
51, finalmente, concedié esa misma potestad a cada uno
de los ciudadanos, se destruyd a sf misma y ya no subsis-
te sociedad alguna, sino que todo retorna al estado natu-
ral. Todo ello resulta clarisimo por cuanto precede *

Por consiguiente, no hay razén alguna que nos permita
siquiera pensar que, en virtud de la constitucién politi-
ca, esté permitido a cada ciudadano vivir segin su pro-
pio sentir; por tanto, este derecho natural, segin el cual
cada uno es su propio juez, cesa necesariamente en el es-
tado politico. Digo expresamente en virtud de la consti-
tucién politica, porque. el derecho natural de cada uno
(si lo pensamos bien) no cesa en el estado politico. Efec-
tivamente, tanto en el estado natural como en el politico,
¢l hombre actta seglin las leyes de su naturaleza y vela
por su utilidad. El hombre, insisto, en ambos estados
es guiado por la esperanza o el miedo a la hora de hacer
u omitir esto o aquello. Pero la diferencia principal en-
tre uno y otro consiste en que en el estado politico todos
temen las mismas cosas y todos cuentan con una y la

55 Véanse notas 35 (alma/cuerpo), 39 (suma y no transferen-
ua de poder) y 46 (ley y derecho naturales).

En el T. teoldgico-politico se considera esencial la trans-
terencxa de poder de los individuos al Estado; aqui, supuesta la
unién de los individuos en una sociedad ( r:wttas), se rechaza
que ésta ceda o devuelva a cada uno su autonomia natural
(cfr. VIII, 1 y 17).

10

20




M

| 2stv |

I

102 Capitulo IIT
misma garantia de seguridad y una misma razén de vivir,
Lo cual, por cierto, no suprime la facultad que cada uno
tiene de juzgar; pues quien decidié obedecer a todas las
normas de la sociedad, ya sea porque teme su poder o
porque ama la tranquilidad, vela sin duda, segin su pro-
pio entender, por su seguridad y su utilidad.

§4. Por otra parte, tampoco podemos concebir que
esté permitido a cada ciudadano interpretar los decretos
o derechos de la sociedad. Pues, si le estuviera permiti-
do, cada uno serfa ipso facto su propio juez, ya que no le
serfa nada dificil excusar o revestir de apariencia jutidica
sus actos. Organizaria, pues, su vida segin su propio sen-
tir, lo cual (por el § precedente) es absurdo.

§5. Vemos, pues, que cada ciudadano no es auténo-
mo, sino que depende juridicamente de la sociedad, cuyos
preceptos tiene que cumplir en su totalidad, y no tiene
derecho a decidir qué es justo o inicuo, piadoso o im-
pio. Antes al contrario, como el cuerpo del Estado se
debe regir como por una sola mente y, en consecuencia,
la voluntad de la sociedad debe ser considerada como la
voluntad de todos, hay que pensar que cuanto la socie-
dad considera justo y bueno, ha sido decretado por cada
uno en particular. Por eso, aunque un stbdito estime
que las decisiones de la sociedad son inicuas, estd obliga-
do a cumplirlas ¥.

§ 6. Cabe, sin embargo, cuestionar si no es contra
el dictamen de la razén someterse plenamente al juicio
de otro y, en consecuencia, si el estado politico no con-
tradice a la razén. Pues de ahi se seguiria que el estado
politico es irracional y que no podria ser creado sino
por hombres desprovistos de razén, pero no, en modo

alguno, por quienes se gufan por la razén. Ahora bien,

57 Cfr. nota 42. Adviértase que Spinoza pasa ficilmente de
«una mente» a «voluntad de todos», que Rousseau (Conirat so-
cial, 1, 6 (nim. 188), p. 522b) traducird por la «volonté gé-
nérale.

Del derecho politico 103
dado que la razén no ensefia nada contrario a la natura-
leza, la sana razén no puede decretar que cada individuo
siga siendo auténomo, mientras los hombres estdn some-
tidos a las pasiones (por el § 15 del capitulo precedente);
es decir (por el § 5 del capitulo I), que la razén niega
que eso pueda suceder. Afiadase a ello que la razén ense-
fia paladinamente a buscar la paz, la cual no se puede
alcanzar sin que se mantengan ilesos los comunes dere-
chos de la sociedad; por lo cual, cianto mds se guia el
hombre por la razén, es decir (por el § 11 del capitulo
anterior), cuanto mas libre es, con mds tesén observard
los derechos de la sociedad y cumplird los preceptos de
la suprema potestad, de la que es stbdito. Més todavia,
el estado politico, por su propia naturaleza, se instaura
para quitar el miedo general y para alejar las comunes
miserias; y por eso busca, ante todo, aquello que inten-
tarfa conseguir, aunque en vano, en el estado natural,
todo aquel que se guia por la razén (por el § 15 del capi-
tulo precedente).

Por consiguiente, si un hombre que se gufa por la ra-
z6n, tuviera un dia que hacer, por orden de la sociedad,
algo que, a su juicio, contradice a la razén, ese perjuicio
queda ampliamente compensado por el bien que surge del
mismo estado politico. Pues también es una ley de la ra-
z6n que, de dos males, se elija el menor. Podemos con-
cluir, pues, que nadie hace nada contra el dictamen de la
razén, siempre que obra tal como lo ordena el derecho
de la sociedad. Todo el mundo nos concederd esto con
mds facilidad, una vez que hayamos explicado hasta dén-
de se extiende el poder y, por lo mismo, el derecho de la
sociedad *.

§ 7. Porque hay que considerar, en primer lugar, que,
asi como en el estado natural (por el § 11 del capitulo
anterior) el hombre mds poderoso es aquel que se guia
por la razén, asi también es mds poderosa y mds auténo-

38 La sumisién del individuo al Estado es natural y, por tanto,
racional y, por tanto, libre; cfr. TTP, XVI, pp. 193-4; XVII,
pp. 201-2.

Xl

[ 287 ]



1

o

20

104 Capitulo III
ma aquella sociedad que es fundada y regida por la ra-
z6n. Pues el derecho de la sociedad se determina por el
poder de la multitud que se rige como por una sola
mente ¥, Ahora bien, esta unién mental no podria ser
concebida, por motivo alguno, sino porque la sociedad
busca, ante todo, aquello que la sana razén ensefia ser
util a todos los hombres ©.

§ 8. Hay que considerar, en segundo lugar, que los
stibditos no son auténomos, sino que dependen juridica-
mente de la sociedad, en la medida en que temen su po-
der o sus amenazas 0 en que aman el estado politico
(por el § 10 del capitulo precedente). De donde se sigue
que no pertenece a los derechos de la sociedad todo aque-
llo a cuya ejecucién nadie puede ser inducido con pre-
mios o amenazas ®. Asf, por ejemplo, nadie puede renun-
ciar a la facultad de juzgar. Pues ¢con qué premios o
amenazas puede ser inducido el hombre a creer que el
todo no es mayor que su parte, o que Dios no existe,
0 que un cuerpo, que €l ve finito, es un ser infinito %,
y a admitir, en general, algo contrario a lo que siente y

% Adviértase c¢émo el término «multitudo» suele ir asociado
a «una mente» o algo similar: I, 5; II, 17 y 21; III, 2; V, é
y VIII, 19 (227). Es curioso observar que, mientras S. Agustin
recuerda que, segiin Cicerdn, la multitud no es pueblo (De civi-
tate Dei, XIX, 21), Sto. Tomds atribuye el poder estatal, in-
distintamente, a la «multitudo» y a su representante, es decir,
a la «persona puablica» (S. Th, I-II, 90, 3c y ad. 2; 96, lc).
El término «multitudo» responde, en Aristételes, a «polloi»
(muchof, mayotfa, multitud) y a «plézos» (masa, vulgo) (cfr. Ez.
Nie, X9, 5; VLI, 10, 3, efc.):

® Acerca de la utilidad como mévil de la asociacién polftica,
cfr. TTP, XVI, 192 y 194 (nim. 177 = notas 336 y 340); Aris-
tételes, Et. Nic.,, VIII, 9, 4 ss.

61 Los limites del poder estatal vienen del sujeto o potestad
suprema y del objeto a realizar por los stibditos (cfr. TTP, XV II,
pp. 201 ss; XX, pp. 239 ss.; infra, IV, 4, pp. 293/7 ss.).

& Ejemplos similares en IE, pp. 374-5 (mosca infinita, alma
cuadrada, etc.); Ep., 56, p. 260 (todo/partes); TTP, IV, pp. 59-
60 (existencia de Dios). Gebhardt sefiala, con acierto (ntm. 9),
que Spinoza puede aludir con el «cuerpo finito/infinito», al
culto a la hostia; cfr. Ep., 76 (a A. Burgh), pp. 319/14 ss.

- -~
—

Del derecho politico 105
piensa? Igualmente, ¢con qué premios o amenazas puede
ser inducido el hombre a que ame a quien odia o que
odie a quien ama? Y otro tanto cabe decir de aquellas
acciones que la naturaleza humana abomina, hasta el pun-
to de tenerlas por peores que mal alguno, como testifi-
car contra si mismo, torturarse, matar a sus padres, no
esforzarse por evitar su propia muerte y cosas andlogas,
a las que nadie puede ser inducido mediante premios ni
dmenazas.

Si, a pesar de todo, queremos decir que la sociedad tie-
ne el derecho o la potestad de prescribir tales acciones,
no podremos concebitlo, sino en el sentido en que se
dirfa que el hombre puede, con derecho, enloquecer y de-
lirar. Pues ¢qué seria, sino un delirio, aquel derecho al
que nadie puede ser constrefiido? En efecto, yo aqui
hablo expresamente de aquellas cosas que no pertenecen
al derecho de la sociedad y que la naturaleza humana sue-
le abominar ®. Pues no, porque un necio o un loco no
puedan set inducidos con premios o amenazas a cumplir
los preceptos, ni porque éste o aquél, adicto a tal o cual
religién, juzgue que los derechos del Estado son peores
que ningin mal®, quedan sin valor los derechos de la
sociedad, cuando la mayor parte de los ciudadanos caen
bajo su dominio. En la medida, pues, en que quienes
nada temen ni esperan, son auténomos (por el § 10 del
capitulo precedente), son también (por el § 14 del capi-
tulo anterior) enemigos del Estado y con derecho se los
puede detener.

& Spinoza no hace, como Hobbes (Leviatdn, 1, 16-8), del Es-
tado un gran monstruo o leviatdn (Isaias, 21, 1; Job, 3, 4-8, etc.),
que representa, como actor o persona, a todos los ciudadanos,
pero sin asumir responsabilidad alguna, ni siquiera la de sus pro-
pios actos. Dado que la sociedad (civitas) no es sino el con-

junto de ciudadanos, tiene la misma naturaleza humana y la
misma seguridad que éstos.

6 Segiin M. Franc®s (ndm. 6, pp. 1493/938, 2), Spinoza se
refiere al cardcter anarquista de la secta anabaptista, que tomd,
en los Pafses Bajos, el nombre de menonitas, entre cuyos
miembros se contaban varios amigos de Spinoza, como J. Jelles,
S. J. de Vries, P. Balling; cfr. Meinsma (nim. 185), pp. 531
y 535, etc.

[288]




I

20

106 Capitulo III

§ 9. Hay que considerar, en tercero y tltimo lugar,
que cuanto provoca la indignacién en la mayoria de los
ciudadanos, es menos propio del derecho de la sociedad.
No cabe duda, en efecto, que los hombres tienden por
naturaleza a conspirar contra algo, cuando les impulsa
un mismo miedo o el anhelo de vengar un mismo dafio.
Y como el derecho ‘de la sociedad se define por el poder
conjunto de la multitud, estd claro que el poder y el de-
recho de la sociedad disminuye en cuanto ella misma da
motivos pata que muchos conspiren lo mismo. Es induda-
ble que la sociedad tiene mucho que temer; y, asi como
cada ciudadano o cada hombre en el estado natural, asi
también la sociedad es tanto menos auténoma cuanto ma-
yor motivo tiene de temer *,

Lo anterior se refiere al derecho de las supremas potes-
tades sobre los siibditos. Antes de tratar de su derecho
sobre otros, me parece que debo resolver una cuestién
que se suele plantear acerca de la religidn.

§ 10. Efectivamente, se nos puede objetar que quiz4
el estado politico y la obediencia de los stbditos, tal como
la exige, seglin nosotros, el estado politico, suprima la reli-
gién que nos obliga a rendir culto a Dios. Pero, si exami-
namos directamente el asunto, no hallaremos nada que
pueda suscitar escripulos. Porque el alma, en cuanto usa
de la razén, no depende de las supremas potestades, sino
que es auténoma (por el § 11 del capitulo precedente).
De ahi que el verdadero conocimiento y amor de Dios
no puede estar sometido al dominio de nadie, como tam-
poco la caridad hacia el préjimo (por el § 8 de este capi-
tulo). Y, si consideramos, ademds, que el ejercicio supre-
mo de la caridad es el que se orienta a defender la paz y

6 Mientras que el T. teoldgico-politico, centrado en el tema
de la libertad religiosa®y politica, ponfa el acento en el rechazo
de todo cisma o sedicién (véase Indice analitico de nuestra tra-
duccién: nim. 177), y apenas si dejaba entrever la posibilidad
de una rebelibn popular (IV, p. 74; XVII, pp. 219 ss.; XX,
pp. 244 ss.), aquf se la aduce como una justa amenaza contra
el mal gobernante. Sobre «anhelo» (desiderium): E, 111, 39, esc.

N

Del derecho politico . 107
a favorecer la concordia, no dudatemos que ha cumplido
efectivamente su deber, quien presta a cada uno tanta ayu-
da cuanta le permiten los derechos, es decir, la concordia
y la tranquilidad de la sociedad.

Por lo que respecta al culto externo ¥, es cierto que
ni ayuda ni perjudica al verdadero conocimiento de Dios
y al amor que de ahi se sigue. No hay que darle, pues,
tal importancia que por él se lleguen a perturbar la paz y
la tranquilidad piiblica. No cabe duda, por lo demds, que
por derecho natural, es decir (por el § 3 del capitulo ante-
rior), por divino decreto, yo no soy defensor de la reli-
gién. No tengo, en efecto, como tuvieron en otro tiempo
los discipulos de Cristo, ningtin poder de expulsar los es-
piritus inmundos y de haces milagros. Ahora bien, ese
poder es tan necesario para propagar la religién en los
lugares donde est4 prohibida, que sin él no sélo se pier-
de, como se dice, el aceite y el trabajo, sino que se pro-
vocan, ademds, muchisimas molestias. Todos los siglos
han visto de ello los mds funestos ejemplos.

Por consiguiente, todo el mundo puede, donde quiera
que se halle, rendir culto a Dios con verdadera religiosi-
dad y velar por su propio bien, que es lo que incumbe a
un hombre privado. En cambio, la tarea de propagar la
religién debe ser confiada a Dios o a las supremas potes-
tades, que son las 1inicas a las que incumbe el cuidado de
los asuntos publicos. Pero vuelvo a mi tema.

§ 11. Una vez explicado el derecho de las supremas
potestades y el deber de los sibditos, nos resta examinar
su derecho sobre las demds cosas, lo cual se colige facil-
mente por lo ya dicho. Dado, en efecto, que el derecho
de la potestad suprema (por el § 2 de este capitulo) no
es sino el mismo derecho natural, se sigue que dos Es-
tados se relacionan entre si como dos hombres en el es-

6 Sobre las relaciones entre la religién (culto interno y ex-
terno) y la politica, cfr. TTP, XVI, pp. 198 ss; XVIII,
pp. 225 ss.; XIX, pp. 228 ss.

| 23]




2

(=]

[290]

108 Capftulo I11

tado natural ¥, Con esta salvedad, que una sociedad pue-

de evitar ser sojuzgada por otra, cosa que no puede ha-
cer un hombre en el estado natural, ya que tiene que so-
portar el suefio diario, frecuentes enfermedades del cuet-
po o del alma y, finalmente, la vejez, aparte de otras in-
comodidades de las que se puede librar la sociedad.

§ 12. Una sociedad es, pues, auténoma en tanto en
cuanto puede prevenir y evitar ser sojuzgada por otra
(por los §§ 9 y 15 del capitulo precedente), y depende
juridicamente de otra (por los §§ 10 y 15 del capitulo
anterior) en tanto en cuanto teme el poder de otra, o es
impedida por ella de hacer lo que quiere, o necesita de su
ayuda para conservarse o acrecentarse. Pues no podemos
siquiera dudar que, si' dos sociedades quieren prestarse
mutua ayuda, tienen mds poder y, por tanto, mds dere-
cho las dos unidas, que cada una por si sola (véase el
§ 13 del capitulo anterior).

§ 13. Todo esto se puede comprender con mds cla-
ridad, si consideramos que dos sociedades son enemigas
por naturaleza. Efectivamente, los hombres (por el § 14
del capitulo precedente) en el estado natural son enemi-
gos; y, por lo mismo, quienes mantienen el derecho na-
tural fuera de la sociedad, son enemigos. Por tantp, si
una sociedad quiere hacer la guerra a la otra y emplear
los medios mds drédsticos para someterla a su dominio,
tiene derecho a intentarlo, ya que, para hacer la guerra, le
basta tener la voluntad de hacerla. Sobre la paz, en cam-
bio, nada puede decidir sin el asentimiento de la voluntad
de la otra sociedad. De donde se sigue que el derecho de
guerra es propio de cada una de las sociedades, mientras
que el derecho de paz no es propio de una sola sociedad,
sino de dos, al menos, que, precisamente por eso, se lia-

man aliadas &.

67 Spinoza toma las relaciones «naturales» entre individuos co-
mo modelo para estudiar las relaciones entre Estados (cfr. nota 35;
TTP, XVI, pp. 196-7).

L Spmozx_a no parece poner ninguna otra cortapisa al derecho
de guetra, incluso ofensiva, y a la ruptura de pactos internacio-

Del derecho politico 109

§ 14. Esta alianza se mantiene firme, mientras sub-
siste la causa que le dio origen, es decir, el miedo a un
dafio o la esperanza de un beneficio. Pero, tan pronto
una de las dos sociedades pierde esta esperanza o este
miedo, recupera su autonomia (por el § 10 del capitulo
precedente), y se disuelve automaticamente el vinculo con
que esas sociedades estaban ligadas. Cada sociedad tiene,
pues, pleno derecho a romper, en el momento que lo de-
see, una alianza. Y no se puede decir que obra con enga-
fio o perfidia, porque rompe su promesa tan pronto ha
desaparecido para ella la causa del miedo o de la esperan-
za. Esta situacién, en efecto, era la misma para ambas
partes: que la primera que se viera libre del miedo, recu-
perarfa su autonomia y harfa uso de ella segin su crite-
rio. Por otra parte, nadie adquiere un compromiso para
el futuro sin estas condiciones previas; y, cuando éstas
cambian, desaparece también la razén de ser de tal si-

10

tuacién. Por este motivo, cada una de las sociedades alia- |

das conserva el derecho de buscar su bien y, de hecho,
cada una de ellas se esfuerza cuanto puede por sustraerse
al miedo y recuperar su autonomia y por impedir que la
otra se haga mds poderosa. De ahi que, si una sociedad
se queja de haber sido engafiada, no tiene por qué acu-
sar de mala fe a la otra sociedad aliada, sino sélo a sf
misma de ignorancia, por haber confiado su salvacion a
otro, que es auténomo y para el que la suprema ley es
la salvacién de su Estado .

§ 15.  Las sociedades que han firmado un tratado de
paz, tienen el derecho de dirimir las cuestiones que pue-

nales, que la propia decisién, fundada sobre la propia utilidad
del Estado (cfr. TTP, XVI, pp. 196 ss.). En este sentido, sus
antecesores (Fco. Sudrez, De legibus, 11, 19; H. Grocio, De iure
belli ac pacis, 11, 1, 2) parecen més pacifistas. Véase, no obs-
tante, VII, 28.

® La idea de que «imperii salus summa lex est» (VIIL, 5,
pp. 310/16) ya estaba formulada en el TTP, XVI, 194/35 s.;
XIX, pp. 232/20 s.) y se apoya en la ley suprema de todo ser:
su tendencia a conservarse (TTP, XVI, pp. 189/25; 191/34 ss.;
E, III, 7; V, 25; TP, 11, 7-8; infra, 111, 18).

30




[291]

It

20

110 Capitulo III
dan surgir sobre las condiciones de la paz o sobre las le-
yes por las que se prometieron mutua fidelidad. Porque
el derecho sobre la paz no pertenece a una sola sociedad,
sino a todas las que firmaron dicho tratado (por el § 13
de este capitulo). Y, si no logran ponerse de acuerdo so-
bre ellas, retornan sin m4s al estado de guerra.

§ 16. Cuantas mds sociedades firman un tratado de
paz, tanto menos temible resulta cada una de ellas a las
demds. En otros términos, menos poder tiene cada una
de hacer la guerra y més obligada se siente a observar
las condiciones de la paz. Es decir (por el § 13 de este
capitulo), menos auténoma es y mds forzada se ve a aca-
tar la comin voluntad de las sociedades aliadas.

§ 17. Por lo demds, tampoco se suprime con ello la
fidelidad, que la sana razén y la religién ensefian a guar-
dat. Pues ni la razén ni la Escritura ensefian que siempre
haya que ser fieles a la promesa hecha. Y asi, si he pro-
metido a alguien que le custodiaria el dinero que me dio
en secreto a guardar, no tengo por qué mantener mi pa-
labra tan pronto llego a saber o a creer que el dinero a
mi confiado es robado. Al contrario, obraré mejor, si
pongo los medios para que sea devuelto a sus duefios.
Y asi también, si la potestad suprema prometié a otro
hacer algo que, posteriormente, el paso del tiempo o la
razén le muestra o le parece mostrar que constituye un
obstdculo para la comin salvacién de los sdbditos, no
cabe duda que tiene que romper dicha promesa. Dado,
pues, que la Escritura sélo ensefa, de forma general,
que se guarden las promesas y deja al juicio de cada cual
los casos particulares, que constituyan una excepcién, no
ensefia nada que contradiga cuanto acabamos de decir.

§ 18. Mas, a fin de no tener que interrumpir a cada
paso el hilo del discurso y resolver, en lo sucesivo, obje-
ciones similares, quiero advertir que yo he demostrado
todo esto a partir de la necesidad de la naturaleza huma-
na, de cualquier forma que se la considere, es decir, a par-

Del derecho politico 111
tir de la tendencia universal de todos los hombres a con-
servar su ser. Como esa tendencia existe en todos’los
hombres, sean ignorantes o sabios, la realidad serd la mis-
ma, comoquiera que se considere a los hombres, es de-
cit, como guiados por la pasién o por la razén. Pues,
como hemos dicho, la demostracién es universal ™.

7 Sobre la suprema ley de la tendencia a la propia conserva-
cién que rige la vida humana cfr. nota 69.



(2911
30

Cap. IV [Del 4mbito del poder politico]

§1. En el capitulo precedente hemos estudiado el
derecho de las supremas potestades, el cual viene de-
terminado por su poder, y hemos visto que consiste
principalmente en que es como el alma (7ens) del Estado,
por la que todos deben ser guiados”'. De donde se si-
gue que sélo ellas tienen el derecho de decidir qué es
bueno y qué malo, qué equitativo y qué inicuo, es decir,

" qué deben hacer u omitir los sibditos, individual o co-

lectivamente. Por eso hemos visto también que sélo a
las supremas potestades compete el derecho de dictar le-
yes y, cuando surge alguna duda, de interpretarlas en
cualquier caso particular y decidir si el caso planteado
estd o no acorde con el derecho (véanse los §§ 3, 4, 5 del
capitulo anterior); y que les compete, ademds, el derecho
de declarar la guerra o establecer y ofrecer las condicio-

7 Tierno Galvén (nim. 3) sigue aquf, como antes en II, 16,
a M. Frances (nim. 6), traduciendo Ia expresién, a nuestro pa-
recer vigorosa, «una mente» por «personalidad espiritual», dos .
Iérmmos totalmente extrafios para Spinoza, pese a X, 2, pp. 354/
ss.

112

’P

Del dmbito del poder politico 113
nes de paz o de aceptar las ofrecidas (véase los §§ 12 y
13 del capitulo anterior).

§ 2. Todas estas funciones, asi como los medios ne-
cesarios para llevarlas a cabo, son asuntos que conciernen
a la totalidad del cuerpo del Estado, es decir, a la cosa
piiblica. Por consiguiente, los asuntos estatales  depen-
den exclusivamente de la gestién de quien detenta la po-
testad suprema. Sélo, pues, la suprema potestad tiene
derecho a juzgar sobre las acciones individuales, a pedir
cuentas a cualquiera de sus actos, a imponer multas a los
culpables y a dirimir los litigios entre los ciudadanos o
a nombrar expertos en leyes que velen, en su nombre,
por su cumplimiento. Sélo ella tiene, ademds, el derecho
de emplear y programar todos los medios orientados a la
guerra y a la paz, a saber, fundar y fortificar las ciudades,
concentrar las tropas, conferir los cargos militares y man-
dar hacer cuanto quiera, de enviar y recibir a embajado-
res en orden a la paz y, en fin, de exigir los recursos ne-
cesarios para llevar a cabo todo esto.

§ 3. Dado, pues, que sélo a la suprema potestad in-
cumbe el derecho de administrar los asuntos publicos o
de elegir a los funcionarios que los administren en su
nombre, se sigue que atenta contra el Estado aquel que,
por su cuenta y sin conocimiento del Consejo supremo,

emprende una tarea publica, aun cuando creyera que lo .

que se proponfa realizar, seria muy beneficioso para la
- K]
soci

§ 4. Es frecuente, no obstante, preguntar si la supre-
ma potestad estd sujeta a las leyes y si, en consecuencia,
puede pecar. Ahora bien, como los términos ley y pecado

7 Tanto a «cosa pablica» como a «asuntos estatales» responde
en el original «respublicas. Tierno Galvidn evita, con acierto, la
«communauté publique» de M. Frangs (mim. 6), traduciendo aqui
«bien piiblico» y antes (III, 1) «cosa publica» (Véanse notas 8
y 54).

B Cfr. TTP, XVI, pp. 197/15 ss.




3

[293

114 Capftulo IV
suelen referirse, no sélo a los derechos de la sociedad,
sino también de todas las cosas naturales y, ante todo,
a las normas comunes de la razén, no podemos decir sin
mis que la sociedad no estd sujeta a ley alguna o que no
puede pecar. Pues, si la sociedad no estuviera sujeta a nin-
gin tipo de leyes o normas, sin las cuales la sociedad no
serfa tal, habria que concebir la sociedad como una qui-
mera y no como una cosa natural. La sociedad peca, por
consiguiente, siempre que hace o deja hacer algo que pue-
de provocar su ruina. En cuyo caso, decimos que peca, en
el mismo sentido en que los filésofos o los médicos di-
cen que peca la naturaleza. En este sentido, podemos de-
cir que la sociedad peca, cuando hace algo contrario al
dictamen de la razén. Efectivamente, la sociedad es au-
ténoma en sumo grado, cuando obra por mandato de la
razén (por el § 7 del capitulo precedente). Y, por lo mis-
mo, en cuanto obra contra la razén, es infiel a si mis-
ma o peca ™.

Se comprenderd mejor todo esto, si advertimos que,
cuando decimos que todo el mundo puede disponer a su
antojo de una cosa que le pertenece, esa facultad debe ser
definida, no sélo por el poder del agente, sino también
por la capacidad del paciente. Si digo, por ejemplo, que
tengo derecho a hacer lo que quiera de esta mesa, sin
duda que no entiendo que tenga derecho a hacer que
esta mesa coma hierba. Y asi también, aunque decimos
que los hombres no son auténomos, sino que dependen
de la sociedad, no entendemos con ello que pierdan su
naturaleza humana y que adquieran otra ™. Tampoco en-
tendemos con ello que los hombres vuelen o, cosa igual-
mente imposible, que miren con respeto aquello que pro-
voca la risa o la ndusea. Entendemos mds bien que hay
ciertas circunstancias, en las cuales los siibditos sienten
respeto y miedo a la sociedad, y sin las cuales desapare-
ce el miedo y el respeto y, con ellos, la misma sociedad.

7 Como se ve, Spinoza no se desprende facilmente de la no-
cién moral de pecado: supra, nota 45,y V, 1.

75 Cfr. nota 61 y III, 3; Hobbes, Leviatén (182), I, 14,
pp. 230 ss., 237.

Del d4mbito del poder politico 115

Por consiguiente, para que la sociedad sea auténoma,
tiene que mantener los motivos del miedo y del respeto;
de lo contrario, deja de existir la sociedad. Pues, para
aquellos o aquel que detenta el poder del Estado, es tan
imposible correr borracho o desnudo con prostitutas por
las plazas, hacer el payaso, violar o despreciar abierta-
mente las leyes por él dictadas y, al mismo tiempo, man-
tener la majestad estatal, como lo es ser y, a la vez, no
ser. Asesinar a los stbditos, espoliatlos, raptar a las vir-
genes y cosas andlogas transforman el miedo en indigna-
cién y, por tanto, el estado politico en estado de hosti-
lidad ™. '

§ 5. Vemos, pues, en qué sentido podemos decir que
la sociedad estd sujeta a las leyes y puede pecar. Pero,
si por ley entendemos el derecho civil, que puede ser
exigido por el mismo detecho civil, y si entendemos por
pecado aquello que el derecho civil prohibe hacer; es
decir, si tomamos estos términos en sentido estricto, no
podemos decir, en modo alguno, que la sociedad estd su-
jeta a las leyes o que puede pecar 7.

Las reglas, en efecto, y las causas del miedo y del
respeto que, por su propio bien, la sociedad tiene que
mantener, no se refieren a los derechos civiles, sino al
derecho natural. Porque (por el § anterior) no pueden
ser castigadas por el derecho civil, sino por el de-
recho de guerra; y la sociedad no estd sujeta a ellas, sino
por lo mismo que lo estd el hombre en el estado natural,
el cual, para poder ser auténomo o para no ser su pro-
pio enemigo, ticne que guardarse de no darse muerte a
si mismo ®. Y, evidentemente, esta cautela no es obe-
diencia, sino la libertad de la naturaleza humana. Ahora
bien, los derechos civiles tan sélo dependen del decreto
de la sociedad, y ésta no tiene que complacer a nadie,
sino sélo a sf misma, para mantenerse libre, ni tiene que

% Cfr. supra: nota 65. ]
T Cfr. TTP, XVI, p. 196 (idea de derecho civil).
B Cfr. supra: 111, 8 y notas 62-63.

1294




10

116 - Capitulo TV

admitir ningtin bien o mal, aparte del que ella estima tal.
Por consiguiente, la sociedad no sélo tiene derecho a de-
fenderse, dar leyes e interpretarlas, sino también a abro-
garlas y a indultar a cualquier reo con la plenitud de su

poder. 2

§ 6. No cabe duda que los contratos o leyes, por los
que la multitud transfiere su derecho a un Consejo o 2 un
hombre ®, deben ser violados, cuando el bien comin asf
lo exige. Pero emitir un juicio al respecto, es decir, sobre
si el bien comiin aconseja o no violarlos, no es un dere-
cho que incumba a ningin particular, sino sélo a quien
detenta el poder supremo (por el § 3 de este capitulo).
Asi, pues, seglin el derecho civil, sélo quien detenta tal
poder, es el intérprete de esas leyes. A ello se afiade que
ningtn particular puede, con derecho, castigar su infrac-
cién ¥; por tanto, tampoco obligan realmente a quien de-
tenta el poder. Pero, si esas leyes son de tal indole, que
no puedan ser infringidas®, sin que con ello se debilite

™ M. Frances (nim 6) hace una larga disquisicién sobre el
significado de este pardgrafo, sobre la base de que «le passage
est fort obscur dans le texte latin littérals (pp. 1493/948, 1).
Pero, al fin, sélo llega a sugerir, a tftulo de Eipétesis, sustituir
«contractus seu leges» (/13) por «contractus conditiones» (/27)
o por «pactum» (TTP). Por otra parte, su interpretacién
(pp. 1493-5) viene a coincidir con la que revela nuestra traduc-
cién, sin variar para nada el texto latino. Sobre las diversas
formas de contratos en el TP, cfr. nota 43 (consensus, una
mente, pax); nota 68 (foedus y contrabere = relacién entre Es-
tados). Aqui contractus et leges=contractus conditiones no hacen,
pues, sino perfilar las condiciones del «consensus».

3 La traduccién de Tierno Galvdn resulta extrafia: «ni tam-
poco las leyes pueden ser comsiresidas por la persona investida
de la autoridad soberana»; sin duda por traducir (en este caso,
mal) de M. Franceés: «ces lois ne sont point... comtraignantes
pour la personne investie de I'autorité» (séuveraine) (el subraya-
do sefiala el fallo). El texto latino no ofrecfa duda alguna «(le-
ges)... eum, qui imperium tenet, revera non obligant». Se dirfa
que no fue Tierno quien hizo «su» traduccién.

81 Gebhardt rechaza en sus dos ediciones (nims. 2 y 9) el
cambio, sugerido por Hartenstein, de «viclari» por «observari»,
sefalando, con razén, que la fuerza del texto esti en mantener

Del d4mbito del poder politico 117

la fortaleza de la sociedad, es decir, sin que el miedo de
la mayor parte de los ciudadanos se transforme en indig-
nacién, la sociedad se disuelve automdticamente y cadu-
ca el contrato. Este no se defiende, pues, por el derecho

civil, sino por el derecho de guerra. Por consiguiente,
quien detenta el poder, estd obligado a cumplir las con-
diciones de dicho contrato, por lo mismo que el hombre
en el estado natural tiene que guardarse, para no ser su
propio enemigo, de darse muerte a si mismo, fal como
hemos dicho en el § anterior.

«violgrin. Una ley cuya minima infraccién supusiera una rebe-
lién popular, serfa intolerable.

—




Cap. V  [Del fin Gltimo de la sociedad |

S 1. Enel § 11 del capitulo IT hemos demostrado
que el hombre alcanza el m4s alto grado de autonomfa,
1295) cuando se gufa al méximo por la razén. Y de ahi hemos

concluido (véase el § 7 del capituio I1I) que aquella socie-

dad es mds poderosa y més auténoma, que se funda y

gobierna por la razén. Ahora bien, como la mejor regla

de vida que uno puede adoptar para conservarse lo me-
jor posible, es aquella que se funda en el dictamen de
la razén, se sigue que lo mejor es siempre aquello que
el hombre o la sociedad hacen con plena autonomfa. Yo
no afirmo, en efecto, que toda accién conforme a dere-
cho sea la mejor posible. Pues una cosa es cultivar un
campo con derecho y otra cultivarlo muy bien; una cosa,
10 digo, es defenderse, conservarse, emitir juicio, etc. con
derecho y otra defenderse, conservarse y emitir juicio
lo mejor posible. Por consiguiente, una cosa es gobernar

y administrar la cosa publica con derecho y otra distinta

gobernar y administrarla muy bien ®. :

& Una vez mis, la doble dimensién, moral y juridica, de las
acciones humanas, incluso de las estatales: cfr. notas 45 y 74,

118

"'\

Del fin dltimo de la sociedad 119

Asi pues, tras haber tratado del derecho de cualquier
sociedad en general, ya es tiempo de que tratemos de la
constitucién mejor de cualquier Estado.

§ 2. Cuil sea la mejor constitucién de un Estado
cualquiera, se deduce fécilmente del fin del estado politi-
co, que no es otro que la paz y la seguridad de la vida.
Aquel Estado es, por tanto, el mejor, en el que los hom-
bres viven en concordia y en el que los derechos comu-
nes se mantienen ilesos. Ya que no cabe duda que las
sediciones, las guerras y el desprecio o infraccién de las
leyes no deben ser imputados tanto a la malicia de los stb-
ditos cuanto a la mala constitucién del Estado. Los hom-
bres, en efecto, no nacen civilizados, sino que se hacen.
Ademds, los afectos naturales de los hombres son los
mismos por doquier. De ahi que, si en una sociedad
impera m4s la malicia y se cometen mds pecados que en
otra, no cabe duda que ello proviene de que dicha socie-
dad no ha velado debidamente por la concordia ni ha
instituido con prudencia suficiente sus derechos. Por eso,
justamente, no ha alcanzado todo el derecho que le co-
rresponde. Efectivamente, un estado politico que no ha
eliminado los motivos de sedicién y en el que la guerra
es una amenaza continua y las leyes, en fin, son con fre-
cuencia violadas, no difiere mucho del mismo estado na-
tural, en el que cada uno vive segiin su propio sentir y
con gran peligro de su vida ®.

§ 3. Pero, asf como los vicios de los sibditos y su
excesiva licencia y contumacia deben ser imputados a
la sociedad, asf, a la inversa, su virtud y constante ob-
servancia de las leyes deben ser atribuidas, ante todo, a
la virtud y al derecho absoluto de la sociedad, como
consta por el § 15 del capitulo II. Con justicia, pues,
se considera como una excelente virtud de Anibal el que

8 Cfr. 1, 6 y notas 18-19.

30




120 Capitulo V

(%) nunca se haya producido en su ejército ninguna sedi-

cién ¥,

§ 4. De una sociedad cuyos stibditos no empufian las
armas, porque son presa del terror, no cabe decir que
goce de paz, sino mds bien que no esti en guerra. La
paz, en efecto, no es la privacién de guerra, sino una
virtud que brota de la fortaleza del alma, ya que la obe-
diencia (por el § 19 del capitulo II) es la voluntad cons-
tante de ejecutar aquello que, por decreto general de la
sociedad, es obligatorio hacer. Por lo demis, aquella so-
ciedad, cuya paz depende de la inercia de unos sibditos
que se comportan como ganado, porque sélo saben ac-
tuar como esclavos, merece més bien el nombre de sole-
10 dad que de sociedad ®.

§ 5. Cuando decimos, pues, que el mejor Estado es
aquel en que los hombres llevan una vida pacifica, en-
tiendo por vida humana aquella que se define, no por la
sola circulacién de la sangre y otras funciones comunes
a todos los animales, sino, por encima de todo, por la
razon, verdadera virtud y vida del alma.

§ 6. Hay que sefialar, sin embargo, que, cuando digo
que el Estado estd constitucionalmente orientado al fin
indicado, me refiero al instaurado por una multitud libre
y no al adquirido por derecho de guerra sobre esa mul-
20 titud. Porque una multitud libre se gufa méds por la es-
peranza que por el miedo, mientras que la sojuzgada se
gufa mds por el miedo que por la esperanza. Aquélla, en
efecto, procura cultivar la vida, ésta, en cambio, evitar
simplemente la muerte; aquélla, repito, procura vivir
para si, mientras que ésta es, por fuerza, del vencedor.
Por eso decimos que la segunda es esclava y que la pri-

12“ 21: alusion a Anibal en: T. Livio, Historia de Ron:a, 28,

 La idea de paz y la de obediencia llevan consigo, lo mismo
que la de justicia (cfr. notas 47 y 52), la virtud de la fortaleza
de alma (E, III, 59, esc; IV, 73; TP, II, 11 y XI, 1).

|

el fin dltimo de la sociedad 121
mera es libre. Por consiguiente, el fin del Estado adqui-
rido por derecho de guerra es dominar y tener esclavos
mds bien que stbditos. Es cierto que, si tan sélo consi-
deramos sus derechos respectivos, no existe ninguna di-
ferencia esencial entre el Estado que es creado por una
multitud libre y aquel que es conquistado por derecho
de guerra. Sus fines, sin embargo, son, como ya hemos
probado, radicalmente diversos, y también los medios por
los que cada uno de ellos debe ser conservado ®.

§ 7. Magquiavelo ha mostrado, con gran sutileza y de-
talle, de qué medios debe servirse un principe al que
s6lo mueve la ambicién de dominar, a fin de consolidar
y conservar un Estado. Con qué fin, sin embargo, no
parece estar muy claro. Pero, si buscaba algin bien, como
es de esperar de un hombre sabio, parece haber sido el
probar cudn imprudentemente intentan muchos quitar
de en medio a un tirano, cuando no se pueden suprimir
las causas por las que el principe es tirano, sino que,
por el contrario, se acrecentan en la medida en que se
le dan mayores motivos de temor. Ahora bien, esto es
lo que acontece, cuando la masa llega a dar lecciones al
principe y se glorfa del parricidio como de una buena
accién. Quizd haya querido probar, ademds, con qué cui-
dado debe guardarse la multitud de confiar su salvacién
a uno solo. Ya que, si éste no es ingenuo, como para creer
que puede agradar a todos, debe temer continuas ase-
chanzas; de ahi que se verd forzado a protegerse mds
bien a s mismo y a tender asechanzas a la multitud, en
vez de velar por ella. Me induce a admitir més bien esto
dltimo el hecho de que este prudentisimo varén era fa-
vorable a la libertad e incluso dio atinadisimos consejos
para defenderla ¥, ’

% Lo mismo que en el TTP, la verdadera seguridad y la paz
van parejas con la libertad. Spinoza subraya aqui esta doctrina
mediante fuertes oposiciones: paz-guetra, sociedad-soledad, vida-
muerte, libertad-esclavitud; cfr. Locke, E. gob. civil, XVI, § 178.

§ Esta ingeniosa y, en su tiempo, novedosa interpretacién de
Maquiavelo es recogida por Rousseau, Contrat social, III, 6

(2971

10




[297]

<

Cap. VI [De la monarquia]

§1. Dado que los hombres se guian, como hemos
dicho, mds por la pasién que por la razén, la multiutd
tiende naturalmente a asociarse, no porque la gufe la ra-
zén, sino algin sentimiento comin, y quiere ser condu-
cida como por una sola mente, es decir (como dijimos
en el § 9 del capitulo III), por una esperanza o un mie-
do comiin o por el anhelo de vengar un mismo dafio.
Por otra parte, el miedo a la soledad es innato a todos
los hombres, puesto que nadie, en solitario, tiene fuer-
zas para defenderse ni para procurarse los medios nece-
sarios de vida. De ahi que los hombres tienden por natu-
raleza al estado politico, y es imposible que ellos lo des-
truyan jamds del todo ®.

(mim, 188), p. 546b: «en feignant de donner des legons aux
rois, il en a donné de grandes aux peuples. Le Prince est le
livre des républicains»; y, en nota, afade: «il était forcé, dans
'oppression de sa patrie, de déguiser son amour pour la liberté,
Curiosamente, la tltima frase falta en los Nagelate Schriften.

8 Cfr. nota 41 y V, 4; VI, 4 (soledad).

122

De la monarquia 123

§ 2. Nunca sucede, pues, que, a consecuencia de las
discordias y sediciones que sutgen a'menudo en la socie-
dad, los ciudadanos disuelvan la sociedad (como acontece
con frecuencia en otras asociaciones). Simplemente, cam-
biardn su forma por otra, si es que las desavenencias no
se pueden superar manteniendo la misma estructura de
|a sociedad. Por eso, cuando hablé de los medios nece-
sarios para conservar el Estado, me referia a aquellos que
son indispensables para mantener, sin notables cambios,
su forma actual.

§ 3. Si la naturaleza humana estuviese constituida de
suerte que los hombres desearan con mds vehemencia
lo que les es mds dtil, no harfa falta ningin arte para
lograr la concordia y la fidelidad. Pero, como la natura-
leza humana estd conformada de modo muy distinto, hay
que organizar de tal forma el Estado, que todos, tanto
los que gobiernan como los que son gobernados, quieran
0 no quieran, hagan lo que exige el bienestar comiin;
es decir, que todos, por propia iniciativa o por fuerza o
por necesidad, vivan segin el dictamen de la razén. Lo
cual se consigue, si se ordenan de tal suerte los asuntos
del Estado, que nada de cuanto se refiere al bien comin,
se confie totalmente a la buena fe de nadie. Ninguno,
en efecto, es tan vigilante que no se adormile alguna
vez; ni ha tenido nadie un 4nimo tan fuerte e integro
que no se doblegara ni se dejara vencer en alguna oca-
sién y, sobre todo, cuando mds necesaria era su fortaleza
de espfritu. Aparte que es una necedad exigir a otro lo
que nadie puede pedirse a si mismo, a saber, que vele
por otro mds bien que por si, que no sea avaro ni envi-
dioso ni ambicioso, etc., especialmente si uno mismo ex-
perimenta a diario el méximo acicate de todas las pa-
siones ®.

# Spinoza, lejos de divinizar a los politicos, sabe que tienden
cllos a divinizarse para encubrir sus pasiones e intereses personales
o partidistas y sus errores (TTP, XVII, pp. 203/30 ss., 212/7 ss.).
Por eso, en ambas obras, pero mds en ésta, insiste en que hay
que confiar mds en la buena organizacién del Estado que en las

18

[ 298]

10



124 Capitulo VI

§ 4. La experiencia, sin embargo, parece ensefiar que,
si se atiende a la paz y la concotdia, interesa que todo
el poder sea entregado a uno solo. Ningin Estado, en
efecto, se mantuvo tanto tiempo sin ningin cambio no-
table como el turco; y, a la inversa, ninguno ha durado
menos que los Estados populares o democraticos, y en
ninguno se han producido tantas sediciones. Claro que,
si hay que llamar paz a la esclavitud, a la barbarie y a
la soledad, nada hay mds misero para los hombres que
la paz. Pues es evidente que suelen surgir més frecuen-
tes y 4speras discusiones entre padres e hijos, que entre
sefiores y esclavos. Mas no por eso interesa al régimen
familiar cambiar el derecho paterno en dominio y tener
a los hijos por esclavos. No es, pues, a la paz, sino a la
esclavitud a la que intetesa que se entregue todo el po-
der a uno solo; ya que, como hemos dicho antes, la paz
no consiste en la privacién de la guetta, sino en la unién
de los 4nimos o concordia *.

§5. No cabe duda que quienes creen que es posible
que uno solo detente el derecho supremo de la sociedad,
estdin muy equivocados. Pues en el capitulo II hemos
demostrado que el derecho se mide por el solo poder,
y el poder de un solo hombre es incapaz de soportar tal
carga. De ahf que el rey, que la multitud eligié, se rodea
de jefes militares, consejeros o amigos, a los que conffa
la salvacién propia y de la comunidad. Y asf, el Estado
que pasa por ser una monarquia absoluta, es, en la prdc-
tica, una verdadera aristocracia, no manifiesta, sino la-
tente y, por eso mismo, pésima. Afiddase a ello que un
rey nifio, enfermo o cargado de afios es ey en precario,

buenas intenciones de quienes detentan el poder [I, 6; cfr. Aris-
tételes, Politica, 111, 11 (ndm. 174), Ip 144].

N Aristételes (Et. Nicomaco, VIII, 10, 4-5) describe la mo-
narquia segin el modelo padre/hijos, la aristocracia segin el de
marido/mufer v la democracia segin el de hermano?lgenrmano;
pero no admite que la relacién padre/hijo sea un dominio des-
pético, como lo hizo Hobbes (Leviatin, I, 20, pp. 291 s), a
%1:1[1&2 6c2i;ica, sin duda, Spinoza y también Locke (E. gob. civil,

De la monarquia 125
mientras que quienes detentan realmente la potestad su-
prema, son aquellos que administran los asuntos mds al-
tos del Estado o aquellos que estdn mds cerca del rey.
No aludiré siquiera a que, si el rey es dado al placer,
sucle gobernar a capricho de esta o aquella concubina
o querida. «He oido alguna vez, dice Orsines, que en
Asia reinaron antafio las mujeres; pero esto es una no-
vedad, que reine un castrado» (Curcio, libro I, cap. I) *..

§ 6. Es cierto, por lo demids, que la sociedad siem-
pre corre mis peligro por los ciudadanos que por los
cnemigos, porque los hombres buenos son muy pocos.
De donde se sigue que aquel, a quien se ha confiado
todo el derecho del Estado, siempre temerd mds a los
ciudadanos que a los enemigos. Por eso, preocupado por
guardarse a s{ mismo, no velard por los stbditos, sino
que les tenderd asechanzas, sobre todo a quienes son
mé4s renombrados por su sabiduria o mas poderosos por
sus riquezas %,

§ 7. Afddase, ademids, que los reyes méds bien temen
que aman a sus hijos, y tanto mds cuanto mejor dominan
éstos el arte de la paz y de la guerra y mds aprecia-
dos son de los sdbditos por sus virtudes. De ahi que
procuren educarles de forma que no tengan motivos para
temet. Los cortesanos secundan gustosisimos los deseos
del rey y ponen el méximo empefio en que el sucesor
del rey sea inculto, para que les resulte fdcil manejarlo
con sus artes.

§ 8. De todo lo cual se sigue que el rey es tanto
menos-independiente y la condicién de los sibditos mds
misera, cuanto que la sociedad le entrega a él solo el de-
recho absoluto. Asi pues, para que el Estado mondrquico

91 la cita exacta es: De rebus gestis Alexandri Magni, X, 1, 37.
De esta historia novelesca posefa Spinoza dos ejemplares en su
biblioteca: Amberes, J. J. Moretum (1607), y Amsterdam, J. Jan-
sonius, ed. de M. Z. Boxhorn (1643); TTP, pp. 6, 204 s. y 213.

2 Cfr. TTP, XVII, pp. 201/24 s.; 203/34 s.; cfr. Maquiavelo,
Principe, cap. XX (fin).

[299]

20



W

(IR

126 Capitulo VI
esté correctamente organizado, es indispensable que sean
firmes los fundamentos sobre los que se levanta. Es de-
cir, que ellos deben garantizar la seguridad del monarca
y la paz de la multitud, de forma que aquél sea tanto
mds independiente cuanto mis vele por la salvacién de
ésta. Cudles sean, sin’embargo, esos fundamentos del
Estado mondrquico, lo expondré, primero, con brevedad
y lo explicaré, después, metédicamente *.

§ 9. Hay que construir y fortificar una o varias ciu-
dades, de suerte que sus ciudadanos, ya habiten dentro
de sus murallas, ya fuera de ellas, por ser agricultores,
gocen del mismo derecho de ciudadanfa. A condicién,
sin embargo, de que cada una cuente con cierto niimero
de ciudadanos para defenderse a si misma y a las demis.
Si alguna ciudad no puede cumplir esta condicién, deberd
depender de las otras en el resto.

§ 10. El ejército deberd estar formado exclusivamen-
te por ciudadanos, sin exceptuar a ninguno, y por nadie
mis. Todos, pues, deberdn poseer armas y ninguno reci-
bird el derecho de ciudadania sin haber aprendido antes
las précticas militares y haber prometido realizarlas en
determinadas fechas del afio. Ademds, una vez distri-
buido el ejército de cada familia® en cohortes y legio-

% Spinoza expone en este capitulo la organizacién de la mo-
narquia y en el capftulo siguiente demuestra el porqué de cada
una de sus instituciones: cfr, VII, 15 y 20.

% Appuhn (nim. 5), a quien sigue Calés (mim. 4), traduce
«familia» por el nombre gaélico «clan» (cfr. p. 8); en cambio,

-~ M. Frances prefiere «unité de groupement» (nim. 6, 1496/

965, 1), que Tierno Galvdn interpreta como «unidad civico-
militars o, simplemente, como «grupo». Con Gebhardt (nim 9)
y Moreau (nim. 11), preferimos «familia» por su sabor romano
de descendencia o estirpe (§ 7; VII, 18, 315/16 ss:; VII, 37,
340/35, etc.). El mismo criterio hemos observado con otra serie
de términos, de origen romano casi todos, que cada autor «in-
terpreta» de las formas mds divergentes, por querer traducirlos
a un lenguaje actual, que probablemente Spinoza quiso evitar.
He aqui su lista: Census, centurio, chiliarcha, cobors, comes,
consul, dictator, dux, imperator, legatus, legio, patricius, plebs,
praetor, proconsul, pupillus, senatus, syndicus, tribunus, etc.

De la monarqufa 127
nes, sélo se podrd elegir como jefe de una cohorte a
quien sea experto en el arte de fortificaciones milita-
res %, Por otra parte, los jefes de las cohortes y legiones
serdn cargos vitalicios. Pero quien mande sobre todo el
ejército de una familia, sélo serd elegido en tiempo de
guerra, tendra el mando por un afio, como maximo, sin
que pueda prorrogarse, y no podré ser reelegido en lo
sucesivo *. Estos jefes serdn elegidos, ademds, entre los
consejeros del rey (de ellos se hablari en el § 15 y si-
guientes) o entre quienes hayan desempefado dicho
oficio.

§ 11. Todos los habitantes de las ciudades y del cam-
po, es decir, todos los ciudadanos serdn distribuidos en
familias, que se distinguirdn por un nombre y un em-
blema especial 7. Todos los descendientes de alguna de
esas familias serdn computados entre los ciudadanos y
sus nombres serdn inscritos en el censo de su familia
respectiva, cuando lleguen a la edad en que pueden lle-
var armas y desempefar un oficio. Se exceptian, sin em-
bargo, los tachados de infamia por algin delito cometi-
do, asi como los mudos, dementes y criados que viven
de un oficio servil %,

9 La importancia que da Spinoza a las fortificaciones (VI, 9,
y 24; VIII, 29) se gebe a que el arte militar de su época se
centraba en la guerra de sitio.

% Spinoza quiere evitar, por encima de todo, que el general
en jefe o capitdn general, asociado a una ‘familia’ (como la de
los Orange, que derrocara, en 1672, a Jan de Witt) dé un golpe
de Estado. Leccién similar le ofrecia la historia de Roma, a la
que €l alude varias veces (VII, 14; X, 1 y 3; cfr. TTP, XVII,
p. 201n, etc.). , ¥ .

Segiin el traductor holandés de Spinoza, W. Meijer (en nd-
mero 9), los distintos sectores de las ciudades holandesas ex!'n—
bian banderas de diferentes colores: rojo, blanco, azul y naranja;
cfr. §13 (nobles), y VIII, 47 (patricios).

% Spinoza se refiere, expresamente, a «famuli». No es que todo
trabajo manual sea servil o propio de esclavos como en Grecia
v Roma (cfr. §31). Se trata, mds bien, de que, de hecho, algu-
nos que trabajan, no son auténomos (criados) o ejercen un tra-
bajo menos digno (taberneros o «vendedores de vino y cerveza»)
(VIIIL, 14, pp. 330/24 s.).

11



30

[301]

128 Capitulo VI

§12. Los campos y todo el suelo, en general, y, si
es posible, las mismas casas serdn de detrecho priblico,
es decir, de quien detente el derecho de la sociedad, el
cual los arrendard por un importe anual a los ciudada-
nos, tanto si viven en la ciudad como en el campo. En
tiempos de paz, todos estardn, por lo demds, libres o
exentos de impuestos. Una parte de dicha renta se
destinard a los gastos del Estado y la otra al manteni-
miento de la Casa Real. Porque, en tiempo de paz, es
necesario fortificar las ciudades como si fuera para la
[g)uilcrra y preparar, ademds, las naves y demds material

élico.

§ 13. Una vez elegido el rey de una determinada fa-
milia, sélo se tendrd por nobles a quienes descienden
del rey. Estos se distinguirdn, pues, tanto de su propia
familia como de las demds, por las insignias regias.

§ 14. Los varones nobles, que sean consanguineos
del rey actual en tercero o cuarto grado de parentesco,
no podrin casarse. Y, si engendraran hijos, serdn tenidos
por ilegitimos e inhdbiles para cualquier dignidad; tam-
poco se les reconocerd por herederos de sus padres, sino
que sus bienes retornardn al rey *.

§ 15. Por otra parte, los consejeros del rey, que vi-
ven a su lado o le siguen en dignidad, deben ser varios
y no deben ser elegidos mds que de entre los ciudada-
nos. Es decir, que se eligirdn de cada familia tres o cua-
tro o cinco (si las familias no superan las seiscientas) ',

9 Como los nobles pertenecen a la ‘familia’ real (VII, 20 y 27),
Spinoza quiere evitar con estas medidas que esa ‘familia’ crezca
con desmesura (§ 36).

100 Spinoza piensa en un Estado bien pequefio: 600 familias
(aqui), 5.000 patricios (VIII, 2 y 30; nota 201), lo cual supone
un total de 250.000 habitantes. Aristételes (Ez. Nic., IX, 10, 3)
dice que ni sélo 10 ni tampoco 100.000 hombres pueden formar
un Estado o «polis». Consejeros reales: 600 X 5 = 3.000.

De la monarquia 129

todos los cuales constituirdn un solo miembro del Con-
sejo Real . Su cargo no serd vitalicio, sino por tres,
cuatto o cinco afios, de suerte que se renueve cada afo
la tercera, cuarta o quinta parte de dicho Consejo .
Condicién primordial de dicha eleccién es que de cada

101 Spinoza habla de «consiliarii» (consejeros) y de «Conci-
lium», que se ha conservado en nuestra rica lengua en varias
palabras: concilio, concejo, consejo (en el sentido de asamblea
o junta consultiva o deliberativa). Appuhn ha roto, con este tér-
mino, su criterio de «conserver le vocabulaire latin de ['auteur»
(ndm. 5, p. 7); y, anadimos nosotros, de mantener la misma
cxpresién: en los caps. VI-VII (monarqufa) traduce «Conseil»
y en los caps. VIII-X (aristocracia) traduce «Assemblée». Aun-
que no lo sefala, ello se debe a la distinta funcién de ambos
«Concilium»: consultiva en el primer caso y deliberativa o deci-
soria en el segundo. Calés (nim. 4) le sigue, como siempre, sin
mds. BEn cambio, M. Franceés (nim. 6, po. 1497-9/558, 1) nos
da los motivos por los que traduce siempre «assemblées. Sor-
prende, sin embargo, su criterio de aplicarle el calificativo de
«parlamentaire» o de sustituirlo por «parlement», justamente en
los dos capitulos sobre la monarquia (p. 1499). Francés se basa
en que el texto de Spinoza setia «paradéjicor, ya que aparenta
dar al Consejo Real una funcién puramente consultiva o decora-
tiva, cuando, en realidad, es legislativa y ejecutiva (p. 1498).

Por nuestra parte, indicaremos lo sieuiente: 1.° Nos parece
preferible «consejo» a «asamblean, porque el nimero, que ésta
trac a primer plano, y con razén, queda subordinado a su fina-
lidad: deliberar (tomar consejo = consejeros) y tomar decisiones
o acuerdos con cardcter decisorio (aristocracia) o a ratificar (mo-
narquia). 2.° El mismo término «concilium» se aplica a otros
«consejos», donde el uso de «asamblea» resulta menos propio:
asamblea (?) de jueces, de sindicos, de Aragén... 3.° No vemos
razones para el cambio que hace Appuhn, porque una asamblea
no tiene por qué ser deliberante o decisoria, y porque un Con-
sejo puede ser también muy numercso. Y mucho menos para
adoptar el término «parlamento», como quiere Francés, ya que
supone una extrapolacién histérica y, en todo caso, habria de
aplicarse también, y preferentemente, a la aristocracia y no a la
monarguia. De hecho, en este punto, no le siguen ni Tierno
(ndm. 3) ni Moreau (ném. 11); cfr. X, 3.

12 El criterio de renovacién parcial de los miembros de los
diversos Consejos compensa la corta duracién de casi todos los
cargos: evitar la corrupcién sin caer en la inexperiencia y la inefi-
cacia (VI, 16, pp. 301/16 ss.; VII, 13; VIII, 30).




20

3

(=

130 Capitulo VI

familia se elija, como minimo, un consejero que sea ex-
] ] q

perto en derecho '®,

§ 16. Esa eleccién serd hecha por el rey. Para ello,
en la fecha del afio fijada para que sean elegidos los
nuevos consejeros, cada familia debe entregar al rey los
nombres de todos sus ciudadanos que hayan llegado a
los cincuenta afios de edad y hayan sido debidamente
propuestos como candidatos a dicho cargo; entre ellos,
el rey eligird al que quiera. Pero el afic en que un ex-
perto en derecho de una familia deba suceder a otro,
sblo se presentardn al rey nombres de expertos en dere-
cho. Quienes hayan dsempefiado el cargo de consejero
durante el periodo establecido, no pueden continuar en
el mismo ni deben incluirse en la lista de elegibles du-
rante cinco aflos o méds. La razén de que sea necesario
elegir cada afio un consejero de cada familia, es evitar
que el Consejo esté formado ora de novatos inexpertos,
ora de veteranos expertos, como inevitablemente sucede-
ria, si todos cesaran a la vez y les sucedieran otros. En
cambio, si cada afio se elige a uno de cada familia, sélo
una quinta, cuatta o, al sumo, tercera parte del Consejo
serdn novicios '*. Por lo demds, si el rey no pudiere al-
guna vez efectuar esta eleccién, por impedirselo sus ocu-
paciones u otra causa, los mismos consejeros elegirdn
provisionalmente a otros, hasta que el rey elija a otros
o ratifique a los elegidos por el Consejo.

§ 17. El oficio primordial de este Consejo serd de-
fender 4os derechos fundamentales del Estado y aconse-
jar al rey sobre cuanto hay que hacer, a fin de que sepa

103 Spinoza busca una equitativa distribucién de los cargos en e
toda forma de gobierno: en la monarquia, por familias; en la
aristocraica centralizada y, sobre todo, en la ‘federal’, por ciuda-
des. En el presente caso, la calidad no se confia a la edad ni
al nimero de los consejeros, sino a los estudios; en otros, a la
experiencia junto con la edad (ver VI, 21: consejeros reales, en
relacién a VIII, 21: sindicos).

104 Véase nota 102, ’

De la monarquia 131
qué hay que legislar en orden al bien comin, hasta el -
punto que no esté permitido al rey tomar decisiones so-
bre ningtin asunto sin haber escuchado antes el parecer
de dicho Consejo. Pero, si el Consejo —como sucederd
las mé4s de las veces— no es undnime, sino que, incluso
después de haber discutido dos o tres veces el asunto,
mantiene opiniones encontradas, no hay que diferir més
tiempo la cuestién, sino que se deben llevar al rey las
opiniones discrepantes, tal como diremos en el § 25 de
este capitulo '®.

[302]

§ 18. También es oficio de este Consejo promulgar
las 6rdenes o decretos del rey y velar porque se cumpla
cuanto se ha decretado sobre la cosa publica y cuidar,
cual vicarios del rey, de la administracién general del
Estado. :

§19. Los ciudadanos no tendrédn acceso alguno al
rey, sino a través de este Consejo, al que deberdn ser
entregadas todas las peticiones o solicitudes para que las
presente al rey. Tampoco se permitird que los embaja-
dores de otras naciones (civitates) soliciten una entre- 10
vista con el rey sin que medie este Consejo. Incluso las
cartas enviadas de otros lugares al rey deben serle en-
tregadas por dicho Consejo. En una palabra, hay que
considerar al rey como el alma de la sociedad y a este
Consejo como los sentidos externos del alma o como el
cuerpo de la sociedad, por el que el alma percibe la si-
tuacién de la sociedad y realiza lo que a ella le parece
mejor 1%,

15 En contra de lo que defiende M. Francés (ver nota 101),
¢l rey tiene la dltima palabra en este Consejo: aparte de elegir
@ sus miembros, hace el orden del dia de sus sesiones y decide,
cuando no exista (como ocurrird con frecuencia: nota 100) una-
nimidad ni mayorfa absoluta. Spinoza no descarta que el rey
clija una opinién que sélo cuente con 100 votos sobre 600:
§25; VII, 5y 9. Véase, en el caso del Senado, que sdlo cuenta
con 400 miembros: VIII, 36.

106 No obstante lo dicho en la nota anterior, el Consejo Real
es el guardidn de la constitucién (§ 17, pp. 301/30 s.) y como
los sentidos externos del mismo rey.



[303)

132 Capfitulo VI

§ 20. También competerd a este Consejo la educa-
cion de los hijos del rey, as{ como su tutela, si éste hu-
biera muerto dejando como sucesor a un nifio o un chi-
co ', Pero, a fin de que el Consejo no esté entre tanto
sin rey, se eligird entre los nobles de la sociedad a uno
de los mds ancianos para que sustituya al rey, en tanto
que el sucesor legitimo alcanza la edad en que puede
sostener la carga del Estado.

§ 21. Serén candidatos a este Consejo aquellos que
conozcan la administracién, los fundamentos y la situa-
cién de la sociedad, de la que son sibditos. Quien quie-
ra, sin embargo, ocupar el puesto de jurisperito, debe
conocer, aparte de la administracién y la situacién de
la sociedad, de la que es sibdito, las de otras con las
que ésta tiene alguna relacién. Pero no se podrd incluir
en la lista de elegibles a ninguno que no haya llegado
a los cincuenta afios de edad, sin estar convicto de nin-
gin crimen.

§22. En este Consejo no se podrd llegar a ninguna
conclusién sobre los asuntos del Estado sin que estén
presentes todos sus miembros. Y, si alguno no puede es-
tar presente por enfermedad u otra causa, debe enviar
en su puesto a otro de la misma familia, que haya des-
empeiiado el mismo cargo o que estuviere incluido en la
lista de elegibles. Si por no hacerlo asf, se hubiera visto
obligado el Consejo a remitir a otro dfa algiin asunto
oficial por falta de guorum, se le condenar4 a pagar una
fuerte multa ™. Claro que esto se entiende, cuando se
trata de un asunto que concierne a todo el Estado, a
saber, la guerra y la paz, o la abrogacién o instaura-
cién de un derecho, el comercio, etc. En cambio, si se

107 De hecho, Jan de Witt hizo que Guillermo de Orange
fuera educado, cual «hijo del Estado», por un grupo de repu-
blicanos convencidos, lo cual no fue muy eficaz.

108 Spinoza castiga la falta de asistencia a los Consejos (VIII,
16 y 25) como faltas de los funcionatrios a sus deberes (VIII, 28)
o, incluso, como crimenes menores (VIII, 41).

De la monarquia 133
trata de un asunto que sélo atafie a tal o cual ciudad,
de solicitudes, etc., basta que asista la mayor parte del
Consejo,

§ 23. A fin de que se mantenga en todo la igualdad
entre las familias y se observe un orden en los puestos,
las proposiciones y las intervenciones, hay que proceder
por turno, para que cada una presida una sesién y la
que ha sido la primera en esta sesién, sea la dltima en la
siguiente. Pero, entre los que pertenecen a la misma fa-
milia, serd el primero el que fue elegido antes ™.

§ 24. Este Consejo serd convocado cuatto veces, co-
mo minimo, al afio, para exigir que los ministros den
cuenta de la administracién del Estado, para conocer la
situacién real y ver, ademds, si deben tomarse nuevas
medidas. Pues es imposible que un nimero tan elevado
de ciudadanos se dedique a diario a los asuntos piblicos.
Pero como entre esas sesiones hay que atender a los
asuntos publicos, se debe elegir a cincuenta o mds miem-
bros de ese Consejo, los cuales, una vez terminada la
sesién, tengan la obligacién de reunirse diariamente en
una sala préxima al rey y velen a diario por la hacienda
piblica, por la defensa de las ciudades, por la educacién
del hijo del rey y, en general, por todos aquellos deberes
del Consejo General que acabamos de enumerar. No po-
dr4n, sin embargo, pronunciarse sobte los asuntos nue-

vos, acerca de los cuales no hay nada legislado .

§ 25. Una vez reunido el Consejo y antes de que se
formule ninguna propuesta, se dirigirdn al rey cinco o
seis o mds jurisperitos de las familias que ocupan en
aquella sesién los primeros puestos, para entregarle las
solicitudes o las cartas, si las hay, informarle sobre la
situacién general y recabar, finalmente, de €l los temas

102 Cfr, nota 103, y VIII, 18 y 34 (secciones del Senado).
10 Fsta Comisién permanente, que hace las funciones de los
sindicos, senadores y cénsules en la aristocracia, es puramente

delegada y administrativa (VI, 24 y 27; VII, 10, fin).

10



30

[304]

10

134 Capitulo VI
que deben ser tratados en su Consejo. Hecho esto, se
dirigirdn de nuevo al Consejo y el que ocupa el primer
puesto, expondra el asunto a debatir.

Si algunos consideran que el asunto es de cierta im-
portancia, no se deben recoger al instante los votos, sino

.

que se remitird a una fecha fija, segin lo permita la |

urgencia de la cuestién. Disuelta la sesién hasta la fecha
prefijada, los consejeros de cada familia podrdn, entre-
tanto, discutir por separado la cuestién y, si les parece
de gran trascendencia, consultar a otros que han ejercido
el mismo cargo o que son candidatos al mismo Consejo.
Si dentro del tiempo fijado no es posible llegar a un
acuerdo entre ellos, esa familia quedar fuera de la vota-
cién (puesto que cada una sélo podrd emitir un voto).
En caso contrario, el jurisperito comisionado por esa fa-
milia expondrd en el Consejo la opinién que ha pare-
cido la mejor, y lo mismo hardn los otros.

Si tras haber ofdo los argumentos en favor de cada
opinidn, estimara la mayoria que conviene estudiar de
nuevo el asunto, se disolverd de nuevo la sesién. Dentro
del plazo prefijado cada familia decidird cudl es su dlti-
mo parecer y, reunido de nuevo el Consejo y recogidos
todos los votos, se desechardn las propuestas que no
contaren, al menos, con cien votos. Las otras, en cambio,
serdn presentadas al rey por todos los jurisperitos que
participaron en la sesién, para que €l, tras escuchar las
razones de cada parte, elija la que quiera. Después re-
gresardn de nuevo al Consejo, donde esperardn al rey
hasta el momento por €l sefialado. Alli les comunicard
qué opinién ha decidido elegir entre las propuestas y qué
medidas pricticas ha tomado ™.

§ 26. Para administrar la justicia se constituird otro
Consejo, compuesto sélo de jurisperitos y cuyo oficio
serd dirimir los litigios e imponer penas a los delincuen-

W Compdrese el orden de votaciones en este Consejo y el
papel de los jurisperitos con los del Senado v los cénsules
(VIII, 36).

De la monarquia 135
tes. Todas las sentencias por ellos dictadas deberdn ser
examinadas por quienes hacen las veces del Consejo ge-
neral, para comprobar si el procedimiento seguido fue
legal y si no ha habido acepcién de personas '. Pues,
si la parte que perdi6 el pleito, lograra demostrar que
alguno de los jueces se dejé comprar por su :{dversarlo
o que tenia alguna relacién de amistad con éste o de
odio con €l mismo, o que, en fin, no se ha observado
¢l procedimiento legal, se revisard todo el proceso. Cla-
ro que todas estas medidas no podrdn ser respetadas por
aquellos que, cuando se trata de un crimen, suelen con-
vencer al reo, no tanto con argumentos cuanto con tor-
mentos 2, Pero tampoco en este caso concibo yo otro
procedimiento juridico fuera de aquel que estd acorde
con el mejor régimen de la sociedad.

§ 27. El nimero de estos jueces serd elevado e im-
par, a saber, sesenta y uno o cincuenta y uno, por lo
menos, De cada familia no se eligird mds que uno y
no para toda la vida, sino de forma que cada afo cese
una parte. En su lugar, se eligirdn otros tantos, perte-
necientes a otras familias y que hayan llegado a los
cuarenta afios de edad ™.

§ 28. En este Consejo no se dictard ninguna senten-
cia sin que estén presentes todos los jueces. Y, si, por
enfermedad u otra causa, algin juez no pudiera asistir
durante largo tiempo al Consejo, se eligird otro que le
sustituya mientras tanto. Al emitir el voto, cada uno

112 Fsta funcién supervisora corresponde, con atribuciones mds
amplias, a los sindicos en la aristocracia (VIII, 40, etc.).

113 Fsta frase y la siguiente, en que Spinoza considera indigno
de un Estado bien organizado, el recurso a la tortura, faltan en
la traduccién holandesa o Nagelate Schriften. M. Francés quiso
ver en ello la mano del «editor» (pp. 1499/963). Nq obstante,
una alusién similar no falta en VIII, 41, en esa edicién.

114 Sorprende que los jueces sean mds jévenes que los conse-
jeros. Quizd para que sean més valientes en sus decisiones

(cfr. VIII, 41).

30

(305)



10

136 Capitulo VI

expresard su opinién, no publicamente, sino mediante
bolas ',

§29. Los emolumentos de este Consejo y de los su-
plentes del Consejo precedente serdn, en primer término,
los bienes de aquellos que fueron condenados a muerte
por ellos y, ademds, de quienes son castigados con una
multa pecuniaria "¢, Por otra parte, por cada sentencia
que hayan dictado sobre asuntos civiles, los consejeros
recibirdn del que perdié el pleito una parte proporcional
a la suma total en litigio, para repartirla entre ambos
Consejos ', ;

§ 30. En cada ciudad existirdn otros Consejos, sub-
ordinados a éstos. Sus miembros no deben ser elegidos
con cardcter vitalicio, sino que, también en ellos, se ele-
gird anualmente una parte, pero sélo de las familias que

viven en dicha ciudad. No es necesario descender a mds
detalles.

§31. En tiempo de paz no se deberd pagar ningtin
sueldo militar; y en tiempo de guerra sélo se dard una
paga diaria a aquellos que viven de su trabajo cotidia-
no . En todo caso, los jefes y demds oficiales de las
cohortes no habrén de esperar ningin otro emolumento
de la guerra aparte del botin tomado a los enemigos.

S Spinoza prefiere el voto secreto en todos los Consejos nu-
merosos; en los reducidos, en cambio, prefiere que se sepa ofi-
cialmente lo que los avispados van a averiguar (IX, 11).

116 El término «bienes» faltaba en las Opera posthuma. Calés,
siguiendo a Appuhn, omite la linea que sigue (alusiva a los
condenados a muerte),

No cabe duda que Spinoza vio la dureza de tal medida (VII,
21). En todo caso, su decisién de no conceder un sueldo fijo
a ningiin funcionario, ni.siquiera a los jueces ni a los militares,
tiende a evitar su inactividad, que ya entonces debfa ser prover-
bial (cfr. VI, 31; VII, 17, 21 s.; VIII, 24, 28, etc.).

17 Cfr, VIII, 41 (jueces en la aristocracia); IX, 9 (senadotes
en la aristocracia federal).

18 Por seguir de nuevo a Appuhn, Calés traduce mal: «para
asegurar con justeza a cada militar la vida diaria», pues el texto
dice «qui... sustentant» (de ordinario).

De la monarquia 137

§ 32. Si algiin peregrino tomara por esposa a la h'ija
de un ciudadano, sus hijos serdn considerados como ciu-
dadanos y serdn inscritos en el censo de la familia de
su madre. En cambio, los hijos de padres peregrinos,
nacidos y educados en el mismo Estado, tendrdn opcién
a comprar, mediante un precio prefijado, el derecho Eie
ciudadania a los quiliarcas ' de alguna familia, y serdn
insctitos en el censo de ésta. Y aunque los quiliarcas re-
ciban, por razones de lucro, a algiin peregrino en el nd-
meto de ciudadanos por un precio menor al establecido,
no por eso se causard algin perjuicio al Estado. Por el
contrario, hay que idear los medios de que el nimeto
de ciudadanos pueda crecer mds fécilmente y afluya gran
cantidad de hombres . Es justo, sin embargo, que quie-
nes no constan en el censo de ciudadanos, al menos en
tiempo de guerra, compensen su ocio con el trabajo o
algin impuesto .

§ 33. Los embajadores que hay que enviar en tiem-
po de paz a otras naciones (civitates)'”, a fin de firmar
o conservar la paz, sélo deberdn ser elegidos de entre
los nobles. Sus gastos deberdn ser cubiertos con el erario
ptiblico y no con el presupuesto de la Casa Real . (No
obstante, se elegiri eomo espias a aquellos que parecen
ser preferidos del rey) **.

§ 34. Quienes frecuentan el Palacio Real y son ser-
vidores del rey, y reciben su salario del presupuesto de

19 El término pudo leerlo Spinoza en J. Curcio (nota 91),
V, 2, 3, en el sentido original de oficial que manda mil hom-
bres; entre los persas, significaba primer ministro. Aquf parece
indicar hombre rico. .

120 Fste juicio favorable a la inmigracién nos hace pensar en
la situacién de los judios en Holanda; cfr. VIII, 12. ]

21 Medida razonable, ya que el censo llevaba consigo cierta
contribucién econdmica; VIII, 25; IX, 8.

1Z Cfr. nota 54, etc. )

13 13 economia de la Casa Real es independiente;
cfr, VIII, 31, y nota 99.

24 Texto a;ltie paréntesis sélo en los Nagelate Schriften; fal-
ta, pues, en Vloten/Land y, por tanto, en Appubn y en M. Calés.

§ 34;

s
o



138 Capitulo VI
la Casa Real, deben ser excluidos de todo servicio y fun-
cién estatal. Digo expresamente gue reciben su salario

10 del presupuesto de la Casa Real para excluir a la Guardia
Real. Pues los guardias del rey no son sino los ciudada-
nos de la misma ciudad en que se halla el palacio, quie
nes, por turno, deben hacer guardia al rey ante sus
puertas %,

§ 35. No se debe hacer la guerra sino en vistas a
la paz, de suerte que, terminada la guerra, se depongan
las armas. Una vez tomadas las ciudades por derecho de
guerra y sometido el enemigo, se deben fijar, pues, unas
condiciones de paz. Su objetivo serd que las ciudades
tomadas no exijan una guarnicién permanente, sino que
o bien se conceda al enemigo que, tras aceptar un tra-
tado de paz, las rescate por un precio o que (si, de esu
forma, siemptre subsistitia un temor por la espalda, de
bido a la situacién estratégica del lugar) se las destruya

20 totalmente y se lleven sus habitantes a otra parte ™,

§ 36. No estard permitido que el rey contraiga ma-
trimonio con ninguna extranjera ', sino que sélo puede
tomar por esposa a una de sus consanguineas o ciuda-
danas. A condicién, sin embargo, si toma a una simple
ciudadana, de que los parientes naturales de su esposa
no puedan desempefar ningin cargo estatal %,

§ 37. El Estado debe ser indivisible. Por tanto, si
el rey hubiera tenido varios hijos, le sucederd el primo-
génito. Pero jamds se permitird que se divida entre ellos
el Estado, ni que se entregue a todos o a algunos indi-

30 viso. Y mucho menos que pueda dar parte del Estado
como dote a una hija, ya que por razén ninguna se ad-
mitird que las hijas lleguen a heredar el Estado ™,

125 Cfr. nota 106 y § 10. : ]

126 Pese a lo dicho en la nota 68, lo primero que ofrece Spi
noza a los vencidos, es un tratado de paz; cfr. IX, 13

127 Cfr, VII, 24.

128 Cfr. nota 99.

129 Cfr. VII, 25 (el Estado no es propiedad del rey); XI, 4
(exclusién de las mujeres del gobierno). 3

De la monarquia 139

§ 38. Si el rey hubiera muerto sin dejar hijos varo-
nes, hay que tener por heredero del Estado a su parien-
te natural mds préximo, a menos que éste hubiera to-
mado por esposa 4 una extranjera y no quisiera repu-
diarla 2,

§39. Por lo que respecta a los ciudadanos, es evi
dente, por el § 5 del capitulo 111, que cada uno de ellos
tiene que obedecer todas las érdenes o edictos del rey
promulgados por el Consejo General (véase sobre esta
condicién los §§ 18 y 19 de este capitulo), aunque crea
que son totalmente absurdos, o con derecho serd obli-
pado a ello ™,

Tales son los fundamentos sobre los que se debe le-
vantar el Estado mondrquico, si ha de ser estable, como
demostraremos en el capitulo siguiente.

§ 40. En lo que concierne a la religién, no se podrd
edificar ni siquiera un templo a expensas de las ciuda-
des. No se fijard derecho alguno acerca de las opiniones,
a menos que sean sediciosas y destruyan los fundamen-
tos de la sociedad. Aquellos, pues, a quienes se permita
ejercer publicamente su religién, si quieren tener tem-
plo, que lo construyan a sus expensas. El rey, en cambio,
tendrd en palacio una capilla personal para practicar la
religién de la que es adicto 2,

130 Cfr. § 20.
31 Cfr. nota 58.
32 Cfr. notas 6, 16, 66; VIII, 46.

[307]




[307]

Cap. VII [De la monarquia] *

§ 1. Después de haber explicado los fundamentos del
Estado mondrquico, he decidido demostralos aqui meté-
dicamente. Para ello hay que sefialar, en primer lugar,
que no contradice de pingin modo a la préctica el que
se establezcan derechos tan firmes que ni el mismo rey
los pueda abolir. Los persas, por ejemplo, solfan rendir
culto a sus reyes como a dioses y, sin embargo, esos
mismos reyes no tenian potestad de revocar los derechos
una vez establecidos, como consta por Daniel, 63, Y
nunca, que yo sepa,-se elige un monarca sin estipular
condicién alguna. Alin m4s, eso no contradice ni a la
razén ni a la obediencia absoluta que se debe al rey.
Efectivamente, los fundamentos del Estado han de ser
tenidos por decretos eternos del rey, hasta el punto que
sus ministros le obedecen plenamente, aun cuando se
nieguen a cumplir sus Srdenes, en caso que les mande
hacer algo que repugne a los fundamentos del Estado .

13 Daniel, 6, 16.

134 Se trata de demostra las bases de la monarqufa constitu- .

cional, expuestas en el caprtulo precedente (cﬁj. IV, 6, y nota 79).
140

(

De la monarquia 141

Podemos explicarlo claramente con el ejemplo de Uli-
ses. Los companeros de Ulises cumplian el mandato de
éste, cuando se negaron a desatarlo, mientras estaba atado
al mistil de la nave y arrobado por el canto de las si-
renas, pese a que él se lo mandaba en medio de multi-
ples amenazas. Y se atribuye a su prudencia que, des-
pués, haya dado las gracias a sus compafieros por haberse
atenido a su primera intencién. Siguiendo este ejemplo
de Ulises, también los reyes suelen amonestar a los jue-
ces de que hagan justicia sin miramientos a nadie, ni
siquiera al mismo rey, si en algin- caso especial les or-
denara algo que les consta ir contra el derecho estable-
cido . Los reyes, en efecto, no son dioses, sino hom-
bres, que se dejan a «menudo enganar por el canto de
las sirenas. De ahi que, si todo dependiera de la incons-
tante voluntad de uno, no habrfa nada fijo. Por eso,
para que el Estado mondrquico sea estable, hay que es-
tablecer que todo se haga, sin duda, segin el decreto
del solo rey, es decir, que todo derecho sea la voluntad
del rey explicada; pero no que toda voluntad del rey
sea derecho (véase sobre esto los §§ 3, 5 y 6 del capi-
tulo precedente).

§ 2. Hay que seiialar, ademds, que, a la hora de sen-
tar las bases de la monarquia, se deben tener muy en
cuenta los afectos humanos y que no basta haber mos-
trado qué conviene hacer, sino, ante todo, cémo se puede
lograr que los hombres, ya se gufen por la pasién ™,
ya por la razén, acepten los derechos como vélidos y
estables. Pues, si los derechos estatales o la libertad pu-
blica sélo se apoyan en el débil soporte de las leyes, no
sélo no tendrdn los ciudadanos ninguna seguridad de
alcanzarla, como hemos probado en el § 3 del capitulo
anterior, sino que incluso ird a la ruina. Porque una
cosa es cierta: que ninguna sociedad es mds desdichada

135 Cfr. Homero, Od.ixea, XII, 156 ss.
136 Pese a lo dicho en nota 5, cuando «affectus» se opone a
razén, preferimos traducir por pasion.

[308]



142 > Capitulo VII ’

que la que inicia su decadencia, a menos que, en un
abrir y cerrar de ojos, caiga y se precipite en la escla-
vitud (lo cual parece imposible). Por eso también los
sibditos ganarfan mucho mds transfiriendo todos sus de-
rechos a uno, que estipulande unas condiciones vagas e
indtiles o invélidas de libertad y abriendo asi a sus su-

2 cesores el camino hacia la mds cruel esclavitud . No
obstante, si demuestro que los fundamentos del Estado
mondrquico; que he expuesto en el capitulo precedente,
son estables y no pueden ser destruidos sin provocar in-
dignacién en la mayor parte de la multitud armada ™,
y que de ellos se sigue la paz y la seguridad para el rey
y para la multitud; y si los deduzco de la naturaleza hu-
mana comun, nadie podrd dudar que esos fundamentos
son los mejores y verdaderos, como consta por el § 9
del capitulo 111 y por los §§ 3 y 8 del capitulo anterior.
Que son realmente asi, lo demostraré lo mds brevemente
posible.

§ 3. Es cosa de todos admitida que el deber de quien
detenta el poder estatal, es conocer en cada momento la
estructura v situacién del Estado, velar por el bienestar

50 de todos y hacer lo que es dtil a la mayor parte de los
stibditos. Ahora bien, uno solo es incapaz de examinarlo
todo y de tener siempre su mente atenta y dispuesta_a
la reflexién, aparte de que la enfermedad, la vejez u
otras causas le impiden a menudo dedicarse a los asun
tos publicos. De ahi que sea necesario que el monarca
tenga consejeros que conozcan el estado de las cosas,

p309) ayuden al rey con sus consejos y lé sustituyan con fre-
cuencia. A condicién que con ello se consiga que el Es-
tado o sociedad conste siempre de una y la misma alma

(mens) ',

137 La imprecisién y el secreto son los des enemigos del
Estado spinoziano; VI, 5; VII, 27; VIII, gx;m 2

138 Cfr. nota 65.

13 En esta obra Spinoza usa 43 veces el término «mens» ¥
30 veces el término «animus». Nosotros traducimos éste por alma
y aquél, preferentemente, por mente. Pero conviene sehalar que

De la monarqufa 143

§ 4. Pero la naturaleza humana es de tal indole, que
cada uno busca con sumo ardor su utilidad personal y
estima que los derechos més equitativos son los necesa-
rios para conservar v aumentar sus intereses, mientras
que sélo defiende la causa ajena en la medida en que,
de esa forma, afianza su propio bien. De donde se de-
riva que hay que elegir como consejeros a aquellos cuyas
propiedades y utilidad dependen del bien comun y de la
paz de todos. Resulta claro, pues, que, si se eligen algu-
nos de cada sector o clase de ciudadanos, la utilidad de
la mayorfa de los siibditos coincidird con lo que obtenga
la mayoria de votos en este Consejo'”. Es cierto que
este Consejo, al estar compuesto por tan elevado nime-
ro de ciudadanos, deberd incluir muchos de muy escaso
talento. Peto también lo es que todo el mundo es lo
suficientemente perspicaz y astuto en los asuntos que ha
tratado largo tiempo con pasién. De ahi que, si sdlo se
eligen aquellos que han llevado sus negocios sin infamia
hasta los cincuenta afios de edad, estardn capacitados para
poder aconsejar sobre lo relativo a sus asuntos, especial-
mente si, en los temas de mayor importancia, se les da
tiempo para pensar ¥, Aparte de que tampoco se puede
evitar que un Consejo que conste de un nimero redu-
cido, no incluya miembros de escaso talento. Antes al
contrario, su mayoria son hombres de este tipo, ya-que,
en ese caso, cada uno se esfuerza en tener por compa-
fieros a estipidos, que estdn pendientes de sus labios,
cosa que no acontece en los grandes Consejos.

§ 5. Es cierto, por otra parte, que todo el mundo
prefiere mandar a ser mandado. Pues nadie cede volun-
tariamente el Estado a otro, como bien dice Salustio en
su primer discurso a César '?, Est4 claro, pues, que nun-

la tnica vez que utiliza el término «anima» (X, 9, 357/8 ss.),
le da el mismo sentido que diera, en otro lugar, ‘a «mens» (IV,
1, 291/29 ss.), a saber, derecho del Estado.

90 Cfr. notas 103 § 116.

W Cfr, VI, 21, y XI, 3. Actitud claramente democritica.

12 Se refiere a: Ad Caesarem senem de ordinanda republica

2




144 Capitulo VI

30 ca una multitud completa entregard a varios 0 a uno su
derecho, si logra el acuerdo entre sus miembros y que las
controversias, tan frecuentes en las magnas asambleas '®,
no degeneren en sediciones. Por consiguiente, la multitud
sélo transfiere libremente al rey aquello que no puede,
por si misma, mantener en su poder, es decir, la solucién
de las controversias y la rapidez de las decisiones.

310)  Efectivamente, elegir, como se hace con frecuencia, a
un rey con fines bélicos, porque los reyes dirigen con
mucho mds éxito la guerra, es una auténtica tonteria, ya
que, para mejor hacer la guerra, se hacen esclavos en la
paz. Si es que cabe hablar de paz en un Estado en el
que, sélo a causa de la guerra, se ha entregado a uno la
suprema potestad, y es principalmente en la guerra donde
éste puede manifestar su virtud personal y lo que en él
tienen los demds. Por el contrario, la caracteristica prin-
cipal del Estado democrdtico consiste en que su virtud
es mucho mds eficaz en la paz que en la guerra ',

Pero, cualquiera que sea la causa por la que se elige
rey, €l solo no puede, como ya dijimos, conocer qué es
atil al Estado. Al contrario, para esto es necesario, comzo

10 hemos dicho en el § precedente, que tenga a varios ciu-
dadanos de consejeros. Y, como no podemos siquiera pen-
sar que quepa imaginar algo acerca de un asunto, que
escape al consejo de tan gran nimero de hombres, se si-
gue que es imposible que, aparte de las opiniones que
este Consejo eleva al rey, exista alguna conducente al
bienestar del pueblo. Por tanto, como la salvacién del
pueblo es la suprema ley o el supremo derecho del rey,
se sigue que el derecho del rey consiste en elegir una de
las opiniones ofrecidas por el Consejo y no tomar una de-

oratio (obra anénima, pero contenida en las obras de Salustio,
Leiden, 1665). La frase falta en Nagelate Schriften.

18 F] texto dice «magnis Conciliis» (ver nota 101).

14 Ta critica de Spinoza a la monarqufa absoluta no es menos
tajante que la de Locke, E. gob. civil, 1I, §13; VII, §90-3;
cfr. supra, nota 86. La linea 300/4 («sélo a causa de la gue-
tra ...y es») falta en los Nagelate Schriften. ¢Posible alusién
a la caida de Jan de Witr?

De la monarquia 145

cisién o emitir una opinién contra el sentir de todo el
Consejo (véase el § 25 del capitulo anterior)®. Ahora
bien, si se hubiera de elevar al rey todas las opiniones 20
expuestas en el Consejo, podria suceder que el rey favo-
recieta siempre a las ciudades menores, por tener menos
votos. Pues, aunque el reglamento del Consejo determi-
ne que se transmitan las opiniones sin indicar el nombre
de sus autores, nunca se podrd evitar la posibilidad de
que se descubra alguno. Por eso, es necesario establecer
que se dé por invilida aquella opinién que no haya obte-
nido, al menos, cien votos. Las ciudades mayores debe-
rin defender este derecho con todas sus fuerzas .

§ 6. Si no fuera por mi deseo de brevedad, mostra-
rfa otras grandes ventajas de este Consejo. Aludiré, no
obstante, a una que es de suma importancia, a saber,
que no hay mayor acicate para la virtud que el que to- 50
dos puedan esperat alcanzar este mdximo honor. Pues,
como he probado detenidamente en mi Etica, la gloria
¢jerce un enorme atractivo sobre todos nosotros 7.

§ 7. Mis todavia, no cabe duda que la mayor parte
de este Consejo nunca podrd abrigar la idea de hacer la
guerra, sino que sentird un profundo afdn y amor por la

paz. Pues, ademds de que la guerra les traerd siempre el (311

temor de perder sus bienes junto con la libertad, deben
pagar nuevos impuestos para llevarla a cabo. Aparte de
que sus hijos y parientes, dedicados a las tareas domésti-
cas, se verdn forzados a empunar con ardor las armas para
la guerra e ir al combate, de donde no traerdn a sus casas
mds que indtiles cicatrices ™. Ya que, como hemos dicho
en el § 31 del capitulo anterior, a los soldados no hay

45 Cfr. notas 101, 105-6.

146 Pese a lo dicho en VI, 25 (ver nota 103), el Consejo Real
no sélo representa a las familias, sino también a las ciudades;
cfr. VIII, 25.

191 Cfr. Etica, 111, 29; ap., def. af. 30.

148 Ta Gltima expresién, casi literalmente, en: Q. Curcio (no-
ta 91), VIII, 7, 11.



10

)

bl

146 Capitulo VII

que darles paga alguna y, segdn consta por el § 10 del
mismo capitulo, el ejército debe estar formado por ciuda-
danos, y nadie mds.

§8. Otro elemento que desempefia un importante
papel en favor de la paz y la concordia, es que ningiin ciu-
dadano posea bienes inmuebles (véase el § 12 del capitu-
lo precedente). De ahi que los peligros derivados de la
guerra son casi iguales para todos. En efecto, el afdn de
lucro hard que todos se dediquen al comercio o se presten
mutuamente el dinero, si, como hicieron antafio los ate-
nienses, se da una ley que prohiba a los particulares pres-
tar dinero a interés, excepto a los habitantes del pafs ™.
Por lo cual tendrdn que gestionar negocios que o bien son
interdependientes o bien requieren los mismos medios
para tener éxito. En consecuencia, la mayor parte de este
Consejo tendrd casi siempre la misma opinién acerca de
los asuntos comunes y de las artes de la paz '™, Pues,
como hemos dicho en el § 4 de este capitulo, cada uno
solo defiende la causa de otro en tanto en cuanto cree
afianzar con ello sus intereses.

§9. Que nadie abrigard jamds la idea de corromper
este Consejo con regalos, no cabe ni dudarlo. Pues, aun-
que alguno, en tan elevado nimero de hombres, consiga
ganarse a éste 0 aquél, no conseguird absolutamente nada.
Ya que, como hemos dicho, la opinién que no haya al-
canzado, al menos, cien votos, es invélida .

§10. Por otra parte, si consideramos los comunes
afectos de los hombres, veremos facilmente que, una vez
establecido este Consejo, no se podrd disminuir el nime-
ro de sus miembros. Todos, en efecto, son fuertemente
atrafdos por la gloria y no hay nadie, que tenga un cuer-
po sano, que no espere prolongar su vida hasta una pro-

4 Alude a la legislacién de Soldn en ese sentido.
150 Cfr. notas 89 y 116.
181 Cfr, VI, 25; VII, 5, fin, y nota 102.

De la monarquia 147

vecta senectud. De ahi que, si calculamos el nimero de
los que llegan a los cincuenta o sesenta afios y tenemos
en cuenta, ademds, el elevado nimero de consejeros que
se elige cada afio, veremos que apenas si habrd ninguno,
entre los que portan armas, que no acaricie fuertes espe-
ranzas de alcanzar tal dignidad. Todos defenderdn, pues,
con todas sus fuerzas este derecho del Consejo. Porque
hay que advertir que la corrupcién, cuando no se filtra
poco a poco, es ficil de prevenir. Ahora bien, es mis
facil de concebir y se logra sin tantas envidias que se
elija un mimero menor de consejeros de cada familia, que
sélo de unas pocas o que ésta o aquélla sean excluidas
de tal eleccién. Por consiguiente (por el § 15 del capitulo
anterior), no se puede disminuir el nimero de consejeros,
a menos que se suprima la tercera, cuarta o quinta parte
de ellos. Ese cambio, sin embargo, es demasiado grande
y, por lo mismo, completamente extrafio al modo ordina-
rio de proceder. Por lo demds, no hay que temer demora
o negligencia en la eleccién de dicho Consejo, ya que €l
mismo suple ese posible fallo (véase el § 16 del capitulo
anterior).

§ 11. Asi, pues, el rey, bien porque le guia el miedo
a la multitud o porque quiere ganarse a la mayor parte
de la multitud armada, bien porque su generosidad le
lleve a velar por el bienestar publico, siempre ratificard
aquella opinién que haya obtenido mayor niimero de vo-
tos, es decir (por el § 5 de este capitulo), la que es mds
iitil para la mayor parte del Estado, o procurard conci-
liar, en la medida de lo posible, las opiniones discrepan-
tes que le hubieran sido trasladadas por el Consejo, a fin
de ganarse a todos. Empleard todas sus facultades para
conseguirlo, a fin de que todos comprueben, tanto en la
paz como en la guerra, qué consiguen con él y con €l solo.
Por consiguiente, el rey serd mds independiente y tendrd
mi4s poder, cuando més vele por el comiin bienestar de
la colectividad ™.

132 Cr, nota 145.

(312)

0



148 Capftulo VII

§ 12. El rey, en efecto, no puede por sf solo controlar
a todos por el miedo. Por el contrario, su poder se apoya,
como hemos dicho, en el nimero de soldados y, sobre
todo, en su virtud y fidelidad. Ahora bien, la fidelidad
entre los hombres sélo es constante, en cuanto que éstos
se unen por necesidad, sea ésta digna o indigna. De don-
de resulta que los reyes incitan a los soldados con mds

30 frecuencia que los reprimen, y suelen disimular mds sus
vicios que sus virtudes. Y, las m4s de las veces, para so-
meter a los mejores, buscan y aceptan a los perezosos y
corrompidos por el desenfreno, les ayudan con dinero
o con favores, les estrechan la mano, les cubren de besos
y hacen todo tipo de servilismos por dominarles =,

Asi, pues, para que los ciudadanos sean mds aprecia-
dos que nadie por el rey y permanezcan auténomos cuan-
to el estado politico o la equidad lo permiten, es necesa-

63131 rio que el ejército conste de sélo ciudadanos y que tam-
bién éstos sean sus consejeros. Y, al revés, los ciudada-
nos estdn totalmente subordinados y ponen las bases de
una guerra sin fin, tan pronto consienten que se contra-
ten soldados mercenarios, cuyo negocio es la guerra y
cuya fuerza se muestra mds que nunca en las discordias

v sediciones ™,

§13. Que los consejeros del rey no deban ser elegi-
dos con cardcter vitalicio, sino por tres, cuatro o cinco
anos, como miximo, se desprende del § 10 de este ca-
pitulo, as{ como de lo dicho en el § 9 de este mismo ca-
pitulo. Pues, si se los eligiera de por vida, la mayor par-

10 te de los ciudadanos apenas si podrfa concebir esperan-
za alguna de alcanzar tal honor, por lo que se produciria
una gran desigualdad entre los ciudadanos y, con ella,
la envidia y las continuas criticas y, en fin, las sediciones,
cosas que, por cierto, no disgustarian a los reyes 4vidos
de mando. En ese caso, ademds, los consejeros se permi-

153 Las tres ultimas expresiones son una cita literal de T4cito,
Historias, 1, 36. Spinoza ridiculiza a los reyes absolutistas de su

tiempo.
154 Cfr. VII, 17.

De la monarquia 149
tirfan todo tipo de arbitrariedades, ya que, eliminado el
temor 2 sus sucesores, el rey no se les opondrfa en nada.
En efecto, cuanto més envidiados sean de sus conciuda-
danos, més se adherirdn al rey y mds dispuestos estardn
a adularle.

M4és atin, un intervalo de cinco afios también parece
excesivo, ya que no parece tan imposible que en ese es-
pacio de tiempo una notable parte del Consejo (por muy
numeroso que sea) sea corrompida con regalos o favores:
De ahi que todo funcionard con mayores garantias, si
cada afio cesan dos consejeros de cada familia y son re-
emplazados por otros dos (si es que debe haber cinco de
cada familia), excepto el afio en que cesa el experto en
derecho de una familia y se elige a otro en su puesto .

§ 14. Por otra parte, ningin rey puede prometerse
mayor seguridad que el que reina en una sociedad asf.
Pues, aparte de que un rey al que sus soldados no quie-
ren defender, perece al instante, estd claro que el méximo
peligro siempre viene a los reyes de aquellos que estdn
a su lado. Por eso, cuanto menor sea el mimero de con-
sejeros y més poderosos, por tanto, sean éstos, mayor
peligro tiene dp rey de que su autoridad pase a manos
de otro. Y asi, lo que mds aterré a David, fue que su
consejero Aquitofel eligiera el partido de Absalén ',

Afiddase a ello que, si toda la potestad hubiera sido
transferida a uno solo, es mucho mds ficil que ésta pue-
da ser pasada a otro. En efecto, dos simples soldados
se encargaron de transferir el Estado romano y lo trans-
firieron (Tdcito, Historias, libro 1) .

No mencionaré aqui las artes y hébiles ardides con que
los consejeros deben cuidarse de no ser. victimas de la
envidia, pues son demasiado conocidas. Nadie que lea la

155 Spinoza supone que se eligen cinco consejeros por cada
familia (ver nota 100), uno de ellos jurisperito, y que su man-
dato sélo dura tres afos (VI, 15).

156 Cfr. TTP, V, pp. 78/32 s.; 2 Samuel, 15, 31-4.

IST Cfr, Técito, Historias, 1, 25; TTP, XVII, 201, nota mar-

ginal 35.

20

30

[314)




150 Capitulo VII
historia, puede ignorar que, con demasiada frecuencia, la
fidelidad ha provocado la caida de los consejeros ™. Su
propia seguridad les aconseja, pues, ser hdbiles y no lea-
les. En cambio, si los consejeros son tan numerosos, que
no puedan confabularse para un mismo crimen, y son to-
dos iguales entre si y no desempeifian ese oficio mds de
cuatro anos, no tienen por qué suscitar temor al rey, a
menos que éste intente privarles de libertad, ya que con
ello ofenderfa a todos los ciudadanos. Porque (como

10 muy bien sefiala Antonio Pérez) ™ el ejercicio de un po-
der absoluto es muy peligroso para el principe, muy
odioso para los siibditos y contrario a las leyes, tanto di-
vinas como humanas, como lo prueban innumerables
ejemplos ',

§15. Aparte de éstos, en el capitulo precedente he-
mos establecido otros fundamentos del Estado mondt-
quico, de los que se deriva una sdlida garantia de que
el principe consiga el poder, y los ciudadanos, la libertad
y la paz. Pues he querido demostrar, en primer término,
lo relativo al Consejo supremo por ser lo de mayor tras-
cendencia. A continuacién, desarrollaré el resto en el or-
den alli seguido.

a0  §16. No cabe duda que los ciudadanos son tanto
mds poderosos y, por tanto, mds auténomos, cuanto que
poseen ciudades mayores y mejor defendidas. Porque,
cuanto més seguro estd el lugar donde viven, mejor pue-

158 Véase lo que se dice mds adelante de los Secretarios: VIII,
44, pp. 344/20 ss.

19 Tanto Gebhardt (nim. 9) como Frances (nim. 6) confun-
den al Antonio Pérez (1534-1611), secretario de Felipe II y
autor de Las obras y relaciones que Spinoza posefa en su biblio-
teca (ed., 1644), con otro Antonio Pérez (Alfaro, 1583-Lovaina,
1672), que se fue de pequeiio a los Paises Bajos, se doctord
en Lovaina en 1616, donde fue profesor de Derecho desde 1619,
y que es el autor de Ius publicum quo arcana et iura principum
exponuntur (Francfort, 1668), citado varias veces por Gebhardt:
pp. 192/108; 193/116; 197/149, 153; 200/173.

160 H, Méchoulan (nim. 105), pp. 449-53, piensa que Spinoza
sintetiza asf{ ideas del secretario de Felipe II.

De la monarquia 151
den defender su libertad o temer menos al enemigo, ex-
terior o interior. Es cierto, ademds, que los hombres
tanto mejor velan naturalmente por su seguridad, cuanto
mds poderosos son por sus riquezas. Por el contrario, las
ciudades que necesitan del poder de otro para conset-
varse, no tienen un derecho igual que éste, sino que es-
tén bajo su dominio en la medida en que necesitan de
su poder ', En el capitulo I1 hemos demostrado, en efec-
to, que el derecho sélo se define por el poder .

§17. Por este mismo motivo, a saber, para que los
ciudadanos conserven su autonomia y defiendan su li-
bertad, el ejército debe constar de sélo ciudadanos, sin
excluir a ninguno. En efecto, el hombre armado es mds
auténomo que el desarmado (véase el § 12 de este capi-
tulo), y aquellos ciudadanos que han entregado a otro
las armas y le han confiado la defensa de las ciudades,
le han entregado sencillamente su derecho y se confian
plenamente a su fidelidad. Afddase a ello la avaricia hu-
mana, que es la que mds arrastra a la mayorfa. Pues es
imposible enrolar en filas a soldados mercenarios sin ha-
cer grandes gastos, y dificilmente pueden los ciudadanos
sopottar los impuestos necesarios para sostener a un ejér-
cito ocioso. .

Que no se debe elegir a nadie para que mande a todo
el €jéreito o a gran parte del mismo, a no ser por un afo,
como miximo, v en caso de necesidad ', lo saben to-
dos cuantos han lefdo la historia, tanto sagrada como
profana. La razén, por su parte, nada ensefia més claras
mente que esto. Pues es obvio que es la fortaleza del
Estado, lo que se conffa a quien se le da tiempo suficien-
te para conquistar la gloria militar y elevar su nombre
por encima del rey o para ganarse la lealtad del ejército
mediante la generosidad, la liberalidad y las demds ar-
tes con que acostumbran los jefes a buscar la sumisién
ajena y la supremacia propia.

161 Cfr. VI, 9.
&2 Cfr, II, 3-5.
16 Cfr. nota 96, y VIII, 9, 327/34 s.

=




152 Capitulo VII

Finalmente, para mayor seguridad de todo el Estado,
he anadido que esos jefes del ejército deben ser elegidos
de entre los consejeros del rey o de quienes han desem-
pefiado dicho oficio, es decir, de entre aquellos hombres
que han llegado a esa edad en que se suele preferir lo
antiguo y seguro a lo nuevo y peligroso.

§ 18. He dicho que hay que distribuir a los ciudada-
nos por familias y elegir de cada una igual nimero de
consejeros, a fin de que las ciudades mayores tengan ma-
yor niimero de consejeros, en proporcién al de ciudada-

20 nos, y que puedan emitir, como es justo, mis votos. En
efecto, el poder del Estado y, por lo mismo, su derecho
debe ser medido por el nimero de ciudadanos. Y no
creo que, para mantener esta igualdad entre los ciudada-
nos, se pueda excogitar medio mejor, pues todos los
hombres son de tal naturaleza, que cada uno quiere ser
adscrito a su propio géneto y ser diferenciado de los de-
mds por su estirpe '*.

§ 19. Ademids, nada hay en el estado natural que me-
nos pueda cada uno reclamar y hacer suyo, que el suelo
y cuanto estd tan adherido a él, que jamds puede uno
esconderlo ni transportarlo a donde quiera. De ahi que
el suelo y cuanto a él va unido de dicha forma, es lo
primero que pertenece al derecho piiblico de la sociedad,

30 es decir, de aquellos que pueden reclamarlo con sus fuer-
zas unidas o de aquel al que todos entregaron esa po-
testad ', Por consiguiente, el suelo y cuanto va a €l
unido, debe ser de tal estima entre los ciudadanos, cual
es indispensable para que puedan afincarse en tal lugar
y defender el derecho comin o libertad. Por lo demds,
en el § 8 de este capitulo hemos explicado qué ventajas
sacard necesariamente de ahi la sociedad.

164 Cfr. nota 94.

16 E] argumento de Spinoza no parece decisivo, ya que él
mismo admite propiedad del suelo en la aristocracia; VIII, 10;
cfr. Locke, E. gob. civil, V, §§30-4: uno puede poseer tierra
en la medida en que la puede trabajar, etc.

De la monarquia 153

§ 20. Para que los ciudadanos sean lo mids iguales [316)
posible, condicién primordial en la sociedad, no se habrd l
de tener por nobles méds que a los que desciendan del

rey. Ahora bien, si estuviera permitido que todos los |
descendientes del rey se casaran y tuvieran hijos, su ni- ‘
mero creceria excesivamente con el paso del tiempo y ‘
no sélo serfan una carga para el rey y para todos, sino '
que resultarian muy temibles. Porque los hombres que

tienen mucho ocio, suelen maquinar crimenes. De ahi

que los reyes suelen decidirse a hacer la guerra por culpa

de los nobles, ya que, cuando estdn cercados de nobles, .
tienen mds seguridad y tranquilidad en la guerra que en

la paz . Pero, como esto es bastante claro, lo paso por

alto, asi como lo dicho desde el § 15 al § 27 del capitulo 10
precedente; pues lo principal ya queda demostrado en

este capitulo y el resto es por s{ mismo evidente.

§21. También resulta clato para todos que los jue-
ces deben ser tan numerosos, que sea imposible a un par-
ticular corromper con regalos a gran parte de ellos, como
también que los votos no deben emitirse publicamente,
sino en secreto, y que merecen el premio de su trabajo.
Suele, sin embargo, suceder que los jueces reciban un |
sueldo anual, y por eso no se apresuran mucho a resolver
los pleitos y, a menudo, no se pone fin a los interrogato-
rios. Por otra parte, cuando la confiscacién de bienes
constituye un ingreso para los reyes, es frecuente que no
se mire en las investigaciones a lo justo o verdadero, sino 20
o la magnitud de las riquezas, que las delaciones estén a
la orden del dia y que sean los mds ricos su presa prefe-
rida. Y estas pricticas graves e intolerables, sélo explica-
bles por la necesidad de las armas, se mantienen incluso
en la paz'¥. Por el contrario, la avaricia de los jueces
(ue son nombrados, a lo sumo, por dos o tres afios, que-
da moderada por el miedo a sus sucesores. Por no men-
cionar que los jueces no pueden tener bienes inmuebles,

sino que, para obtener beneficios, deben entregar su di-

166 Cfr. supra, §14.
67 Cita de Técito, Historias, 11, 84; véase nota 116.



3

(317)

10

154 Capitulo VII
nero a sus conciudadanos, por lo que se ven forzados a
velar por ellos, mds que a tenderles trampas. Sobre todo,
si los mismos jueces son, como dijimos, muy numerosos.

§ 22. En cuanto al ejército, hemos dicho que no se
le debe asignar estipendio alguno, ya que el maximo ga-
lardén del ejército es la libertad. En el estado natural,
en efecto, cada uno se esfuerza cuanto puede, por el solo
amor a la libertad, por defenderse y no espera otro pre-
mio a su virtud bélica que su propia autonomifa. Ahora
bien, en el estado politico, todos los ciudadanos en con-
junto deben ser considerados como un hombre en el es-
tado natural; por tanto, mientras luchan todos por di-
cho estado, velan y trabajan por si mismos. En cambio,
los consejeros, los jueces, los pretores, etc., trabajan mds
por ottos que por si, y, por tanto, es justo que se les
conceda un premio por su trabajo. Aparte de que, en la
guerra, no puede existir mds noble ni mds fuerte acicate
para la victoria, que la imagen de la libertad.

Por el contrario, si sélo una parte de los ciudadanos
es destinada al ejército, serd necesario que también se les
asighe un sueldo fijo. En consecuencia, el rey los aprecia-
rd mds que al resto (como hemos probado en el § 12 de
este capitulo), entiéndase a unos hombres que sélo cono-
cen el arte de la guerra y que, en la paz, a causa de su
excesivo ocio, se dejan corromper por la comodidad, y
que, al carecer de fortuna familiar, no piensan, finalmen-
te, mds que en rapinas, discordias intestinas y guerras.
De ahi que podemos afirmar que semejante Estado mo-
nédrquico es, en realidad, un estado de guerra y que sélo
el ejéreito goza de libertad, mientras que los demds son
esclavos.

§23. Lo que hemos dicho en el § 32 del capitulo
precedente, sobre la admisién de los peregrinos en el ni-
mero de ciudadanos, creo que es evidente por si mismo.

Creo, ademds, que nadie duda que quienes son parien-
tes directos del rey, deban estar lejos de €él y ocupatse en
asuntos, no de guerra, sino de paz. Eso les reportard a
ellos gloria y al Estado paz. Aunque ni siquiera esto les

De la monarquia 155
pareci6 bastante seguro a los tiranos de los turcos, hasta
¢l extremo que constituye para ellos una religion matar
a todos los hermanos '®, Nada extrafo; porque cuanto
més incondicionalmente se ha transferido a uno el dere-
cho del Estado, mds fdcil resulta (como hemos probado
con un ejemplo en el § 14 de este capitulo) pasarlo de
uno a otro. Por el contrario, estd fuera de duda que el
F'stado mondrquico, tal como aqui lo concebimos, es de-
cir, en el que no existe ningtin soldado mercenario, garan-
tizard suficientemente, del modo indicado, la seguridad
del rey.

§ 24. Tampoco puede nadie dudar de cuanto hemos
dicho en los §§ 34 y 35 del capitulo anterior. En con-
creto, que el rey no deba tomar por esposa a una extran-
jera, es facil de demostrar. Porque, en primer lugar, dos
sociedades, aunque estén vinculadas por una alianza, per-
manecen en estado de hostilidad (por el § 14 del capitu-
lo I1I). De ahf que hay que velar, ante todo, porque no
estalle la guerra por cuestiones familiares del rey. Por
otra parte, las controversias y disensiones surgen princi-
palmente de la sociedad creada con el matrimonio. Ade-
mds, las diferencias entre dos sociedades suelen resolverse
por el derecho de guerra. De todo ello se sigue que re-
sulta catastréfico para un Estado el asociarse muy estre-
chamente con otro.

De ello tenemos un calamitoso ejemplo en la Escritura.
En efecto, tras la muerte de Salomén, que habia tomado
por esposa a una hija del rey de Egipto, su hijo Robodn
hizo una desventurada guerra a Susac, rey de los egipcios,
al que quedé totalmente sometido '*. Por otra parte, el
matrimonio de Luis XIV, rey de Francia, con la hija de
Felipe 1V, dio origen a una nueva guerra ™. Ejemplos
como éstos se leen muchisimos en las historias.

168 Algo similar se dice mds adelante de las amazonas: XI,
4, 360/4 ss.

169 Cfr, 1 Reyes, 14, 25-6; 2 Paralipémenos, 12, 2-9.

10 Se refiere a la Guerra de devolucién (1667-8), por la que
Luis XIV reclamaba para su esposa Marfa Teresa de Austria,

o

[3IN])



156 Capftulo VII

§ 25. La forma del Estado debe mantenerse siempre
la misma y, por tanto, el rey debe ser uno solo y del
mismo sexo, y el Estado indivisible. En cuanto a lo que

10 he dicho, que el derecho de suceder al rey lo tiene su hijo
mayor o, si el rey no tiene hijos, su pariente directo mds
préximo, estd claro por el § 13 del capitulo precedente y
porque la eleccién del rey, al hacerla la multitud, debe
ser, en la medida de lo posible, eterna. De lo contrario,
serd inevitable que el poder del Estado pase con frecuen-
cia a la multitud, lo cual supone un cambio radical y,
por lo mismo, sumamente peligroso .

Quienes sostienen que el rey, por ser seiior del Estado
y poseerlo con derecho absoluto, puede entregarlo a quien
quiera y elegir por sucesor a quien quiera, y que, por
consiguiente, el hijo del rey es por derecho heredero del
Estado, estdn claramente equivocados. En efecto, la vo-

20 luntad del rey sélo tiene fuerza de derecho mientras man-
tiene la espada de la sociedad, puesto que el derecho del
Estado se determina por su solo poder. De ahf que el rey
puede sin duda renunciar al reino, pero no entregar el
Estado a otro, a menos que consienta en ello la multitud
o su parte més fuerte ',

Para que esto se entienda mejor, hay que advertir que
los hijos no son herederos de sus padres por derecho na-
tural, sino por derecho civil, puesto que sélo en virtud
del poder de la sociedad es posible que cada particular
sea duefio de algunos bienes. Por eso, el mismo poder
o derecho que da validez a la voluntad de alguien que
dispone de sus bienes, hace que esa misma voluntad siga

hija de Felipe IV de Espaiia, los Pafses Bajos espafioles (Tour-
nai, Lille...). Ese matrimonio (1660) se habfa concertado para

ner fin a la Guerra de los treinta afios (con Francia), en la S:z.
de los Pirineos (1659).

71 Serfa un cambio directo de monarquia a democracia; con-
fréntese TTP, XVIII, pp. 226/25 ss.

2 Cfr. nota 129. Como sefiala Tierno Galvdn (ndm. 23), la
expresién «vel parte eius validiore» es de Marsilio de Padua
(Defensor pacis, 1324); Truyol (nim. 190), I, pp. 3858 («va-
lentior pars», «pars principianss...); G. Lagarde (ndm. 183), III,
pp. 160-269.

De la monarquia 157

teniendo validez después de su muerte, mientras subsista 30

la sociedad. Y ésta es la razén de que, en el estado poli-
tico, cada uno siga teniendo después de su muerte el mis-
mo derecho que tenia en vida: porque, como hemos dicho,
puede disponer de sus bienes, no en virtud de su poder,
sino del poder de la sociedad, el cual es eterno.

Ahora bien, la condicién del rey es totalmente otra, ya
que la voluntad del rey es el mismo derecho civil y el rey
es la misma sociedad. Muerto, pues, el rey, ha muerto en
cierta medida la sociedad, y el estado politico retorna al
estado natural. Por tanto, el poder supremo vuelve, por
un movimiento natural, a la multitud y ésta, por consi-
guiente, tiene el derecho de dar nuevas leyes y de abro-
gar las viejas. Est4, pues, claro que nadie sucede con de-
recho al rey, fuera de aquel que la multitud elija por su-
cesor o, en el caso de una teocracia, como fue antafio la
de los hebreos, aquel a quien elija Dios por un profeta.
[isto podrfamos deducirlo, ademds, del hecho de que la
espada o derecho del rey es, en realidad, la voluntad de
la misma multitud o de su parte mds fuerte; o también
del hecho de que los hombres dotados de razén nunca
renuncian a su derecho hasta el punto de que dejen de
ser hombres y sean tratados como géxnado. Pero no es
necesario desarrollar m4s este punto '®.

§ 26. Por lo demds, nadie puede transferir a otro el

derecho de religién o de rendir culto a Dios. Pero, como
este tema lo hemos tratado minuciosamente en los dos
iltimos capitulos del Tratado teolégico-politico, es super-
fluo repetirlo aqui ™.
173 Spinoza invierte y transforma radicalmente el sentido de la
frase, que simboliza el absolutismo de Luis XIV, «’Etat c'est
moi». No Estado (imperium o respublica), sino sociedad (civitas
o multitudo), es decir, conjunto de ciudadanos; la sociedad no es
por el rey, sino el rey por la sociedad. No «derecho politicon,
sino «civil»: la constitucién estd por encima del rey. Con ello
critica que el rey tenga libertad para designar a su sucesor como
heredero del reino: contra Hobbes, Leviatin, XIX (nim. 182),
pp. 2804,

1% Cfr. TTP, XIX-XX; véase nota 66.

[319]




X

3

158 Capitulo VII

Pienso que con lo anterior he demostrado claramente,
aunque con brevedad, los fundamentos del mejor Estado
mondrquico. Quien quiera examinarlos con cierta aten-
cién, comprenderd ficilmente que son coherentes entre
sf 0, lo que es lo mismo, que dicho Estado es proporcio-
nado. Sélo me queda sefialar que yo entiendo aqui por
Estado mondrquico aquel que es instituido por una mul-
titud libre, por ser la tnica a la que todo esto puede ser
util. Pues una multitud habituada a otra forma de Esta-
do no podrd suprimir los fundamentos tradicionales de
su Estado y cambiar toda su estructura, sin gran peligro
de su propia ruina '®.

§ 27. Quizé lo que acabo de escribir, sea recibido con
una sonrisa por parte de aquellos que sélo aplican a la
plebe los vicios inherentes a todos los mortales. A saber,
que el vulgo no tiene moderacién alguna, que causa pa-
vor, si no lo tiene ™; que la plebe o sirve con humildad
o domina con soberbia ', que no tiene verdad ni juicio,
etcétera ™. Pero lo cierto es que la naturaleza es una y la
misma en todos. Sin embargo, nos dejamos engafiar por
el poder y la cultura, y de ahi que digamos a menudo,
ante dos que hacen lo mismo, que éste lo puede hacer
impunemente y aquél no; no porque sea distinta la accidn,
sino quien la ejecuta '™,

Lo caracteristico de quienes mandan es la soberbia ™,
Si se enorgullecen los hombres con un nombramiento por
un afio, ¢qué no hardn los nobles, que tienen siempre
en sus manos los honores? Su arrogancia, no obstante,

175 Libertad de los stbditos y seguridad del Estado (y de quien
lo representa) van unidas desde el comienzo de este tratado
(I, 6, pp. 275/33 s., y notas 43 y 58).

176 Cita de T4cito, Anales, I, 29; cfr. B, IV, 54, esc., 250/16.

177 Cita de Tito Livio, Historia de Roma, XXIV, 25, 8.

1% Cita de Técito, Historias, 1, 32.

1% Cita de Terencio, Adelfos, v. 823 ss.

1 E] texto dice: «dominantibus propria est superbias. En cam-
bio, Calés, nor seguir servilmente a Appuhn, que aquf comete
un lapsus o errata de imprenta, traduce: «la soberbia es natural
en el hombre» (mim. 4, p. 372).

|

De la monarquia 159
ests revestida de fastuosidad, de lujo y de prodigalidad,
de cierto encanto en los vicios, de cierta cultura en la ne-
cedad y de cierta elegancia en la indecencia. De ahi que,
aunque sus vicios resultan repugnantes y vergonzosos,
cuando se los considera uno por uno, que es como mds
destacan, parecen dignos y hermosos a los inexpertos e
ignorantes !, :

Que, por otra parte, el vulgo no tiene moderacién al-
guna y que causa pavor, si no lo tiene, se debe a que la
libertad y la esclavitud no se mezclan ficilmente. Final-
mente, que la plebe carece en absoluto de verdad y de
juicio, no es nada extrafio, cuando los principales asuntos
del Estado se tratan a sus espaldas y ella no puede sino
hacer conjeturas por los escasos datos que no se pueden
ocultar. Porque suspender el juicio es una rara virtud ',
Pretender, pues, hacerlo todo a ocultas de los ciudadanos
v que éstos no lo vean con malos ojos ni lo interpreten
todo torcidamente, es una necedad supina. Ya que, si .la
plebe fuera capaz de dominarse y de suspender su juicio
sobre los asuntos poco conocidos o de juzgar correcta-
mente las cosas por los pocos datos de que dispone, estd
claro que setfa digna de gobernar, mis que de ser go-
bernada.

Pero, como hemos dicho, la naturaleza es la misma en
todos. Todos se enorgullecen con el mando; todos infun-
den pavor, si no lo tienen. Y por doquier la verdad es
a menudo deformada por hombres irritados o débiles ',
especialmente cuando mandan uno o pocos que no miran,
en sus valoraciones, a lo justo o verdadero, sino a la cuan-

tia de las riquezas*®.

§ 28. Por lo demds, los soldados pagados, es decir,

habituados a la disciplina militar y a soportar el frio y el 20

lhambre, suelen despreciar a la masa ciudadana, por ser

181 Magistral descripcién de la superficialidad y corrupcién de
cierta nobleza, en oposicién a una apologfa de la plebe ignorante.

182 Cfr. TTP, XX, pp. 240/20 s., y supra, nota 137.

18 Cita de Técito, Historias, 1, 1.

184 Cfr. §21 y nota 167.

320)




160 Capitulo VII
muy inferior a ellos en el asalto por sorpresa o en la lu-
cha abierta en el campo de batalla. Nadie, sin embargo,
que tenga una mente sana, afirmard que, por este motivo,
un Estado sea mds desdichado e inconstante. Por el con-
trario, quienquiera que sopese equitativamente las cosas,
no negard que el Estado mds estable es aquel que sélo
puede defender lo conseguido y no ambicionar lo ajeno;
aquel, por tanto, que pone todo su empefio en evitar por
todos los medios la guerra y en mantener la paz '®,

§ 29. Confieso, por otra parte, que resulta casi impo-
sible mantener en secreto los planes de tal Estado. Pero
todo el mundo me concederd también que es, con mucho,
preferible que los rectos planes del Estado sean descu-
50 biertos por los enemigos a que se oculte a los ciudadanos
los perversos secretos de los tiranos. Quienes pueden
llevar en secreto los asuntos del Estado, tienen a éste
totalmente en sus manos y tienden asechanzas a los ciu-
dadanos en la paz, lo mismo que a los enemigos en la
guerra. Nadie puede negar que el silencio es con frecuen-
cia 1til al Estado; pero nadie probard jamds que dicho
Estado no pueda subsistir sin él. En cambio, confiar a

(321) alguien el Estado sin condicién alguna y, al mismo tiem-

po, conseguir la libertad, es totalmente imposible. Es,
pues, una estupidez querer evitar un pequefio perjuicio
con el sumo mal. Ahora bien, ésta es la Gnica cantinela
de quienes desean para si el Estado absoluto: que es del
méximo interés para la sociedad que sus asuntos se lle-
ven en secreto, y otras razones por el estilo, las cuales,
cuanto mds se encubren con la apariencia de la utilidad,
m4s bruscamente estallan en la mds dura esclavitud .

§ 30. Finalmente, aunque ningtin Estado, que yo se-
pa, ha sido constituido segin todas las condiciones por
nosotros sefialadas, podremos, sin embargo, demostrar por

185 Cfr. notas 68, 103, 146,

1% El llamado secreto de Estado convierte a éste en un Es-
tado ‘absoluto’, en el sentido de monarqufa absoluta o persona-
lista (VI, 5), y a los stbditos en esclavos (nota 144). Spinoza
se opone, una vez mds, a Hobbes, De cive, X, 14.

De la monatquia 161
la misma experiencia que ésta es la mejor forma de Esta-
do mondrquico, con tal que queramos examinar las cau-
sas de la conservacién y destruccién de cualquier Estado
no barbaro *¥. Sin embargo, no podriamos hacerlo ahora
sin gran molestia para el lector. No quiero, no obstante,
pasar en silencio un ejemplo que parece digno de me-
moria.

Me refiero al Estado de los aragoneses ', que fueron
particularmente fieles a sus reyes y mantuvieron, con igual
constancia, inviolables las instituciones del reino. Efecti-
vamente, tan pronto arrojaron de sus cervices el servil
yugo de los moros, decidieron elegirse un rey. Mas, como
no acabaran de ponerse de acuerdo sobre las condiciones,
determinaron consultar el asunto al Sumo Pontifice Ro-
mano *®. Este, actuando efectivamente en esta cuestién
como vicario de Cristo, les reproché que, por no aprender
del ejemplo de los hebreos, pidieran con tanta tozudez
un rey. Pero les aconsejé que, si no querian cambiar de
opinién, no eligieran rey sin haber fijado antes unas nor-
mas bien equitativas y acordes con la idiosincrasia de su
pueblo. Y la primera era que creasen un Consejo General

187 Cfr, TTP, XVII, pp. 201 ss, 205-6 (democracia hebrea).

188 Gebhardt (nim. 9, pp. 194/127), apoyado en las historias
de Espafia de Schiffer y de Schirrmacher, sugiere que Spinoza
haya podido informarse sobre este punto en D. Saavedra Faxardo,
Corona gética castellana... (1658), que él poseia en su biblioteca.
No obstante, H. Méchoulan (nim. 105, pp. 449-59) prueba que
Spinoza sigue de cerca a A. Pérez (nota 159), aunque ni uno
ni otro tendrfan especial riger histérico. A. Pérez (1. ed,, 159?)
cita como fuente a Jer. Zurita, Anales de la corona de Aragin
(1562-1580) y pudiera fundarse también en Fr. Hotman, Franco-
Guallia (1573), cuyas ideas habrfan pasado, respectivamente, a J. de
Blancas (1588) y a H. Languet (1579). Aparte de estas fuentels
antiguas, Méchoulan remite a Javier de Quinto, Discursos poli-
ticos sobre la legislacién y la bistoria del antiguo reino de Aragén
(Madrid, 1848). Digamos, de paso, que Saavedra Fajardo no ha-
bla del reino de Aragén en esa obra.

18 Dato recogido de A. Pérez (cfr. Méchoulan, nim. 105,
pp. 454/106). El texto pudiera aludir al hecho de que el rey
de Aragén, Sancho Ramfrez (1076-94), colocé bajo la dependen-
cia del papa Alejandro II su reino (1068), acto per{onal que
tuvo gran trascendencia histérica (cfr. G. Bleiberg, nim. 176).

20



162 Capitulo VII

que, como los éforos en Esparta, se opusiera a los reyes
y tuviera absoluto derecho de resolver los litigios que
surgieran entre el rey y los ciudadanos.

Siguiendo, pues, este consejo, establecieron los dere-
chos que les parecieron mds equitativos. Su mdximo in-
30 térprete y, por tanto, juez supremo no seria el rey, sino
el Consejo, al que llaman «Los Diecisiete» y cuyo presi-
dente recibe el nombre de « Justicia». Asi, pues, este «Jus-
ticia» y estos «Diecisiete», elegidos, no por votacidn, sino
a suertes y con cardcter vitalicio, tienen el derecho abso-
luto de reexaminar y de anular todas las sentencias con-
tra cualquier ciudadano, dictadas por los demds Consejos,
tanto politicos como eclesidsticos. De suerte que cual-

[522) quier ciudadano tenia derecho a hacer comparecer al rey

ante ese tribunal. En un principio tuvieron, ademds, el
derecho de elegir rey y de privarlo de su potestad *°.
Pasados, sin embargo, muchos afios, el rey don Pedro,
llamado «del Punyalet», logré rescindir este derecho a
base de intrigas, concesiones, promesas y todo tipo de
recursos. Tan pronto lo consiguid, se corté la mano con
la espada ante todo el pueblo o, lo que creo mds proba-
ble, se hirié en ella, anadiendo que sélo a costa de la
sangre del rey podrian los sibditos elegir a otro. Esta-
blecié, no obstante, esta condicién: que podrian y pueden
tomar las armas contra cualquier fuerza, por la que al-
w guien pretendiera apoderarse del Estado en perjuicio de
los stibditos, e incluso contra el mismo rey y contra el
principe, futuro heredero, si se apoderaran de ese modo

% Bl texto parece aludir con bastante precisién al llamado
«Privilegio general» otorgado por el rey Pedro IIT (1276-85),
en las cortes de Zaragoza (1283), a los nobles (ricos-hombres,
infanzones, ciudadanos, etc.) de Aragén, Ribagorza, Valencia y
Teruel. El rey se comprometia a observar los fueros, a no pro-
cesar a nadie de oficio, a convocar anualmente las Cortes y a
que el Justicia juzgase todos los pleitos que se llevasen a las
Cortes. Ese privilegio quedd ratificado y ampliado por el «Pri-
vilegio de la Unién» concedido por Alfonso IIT (128591), por
el cual no se podia ejecutar a nadie sin previo juicio del Justicia
y de las Cortes de Aragén. A éste, al menos, alude A. Pérez
(cfr. G. Bleiberg, nim. 176).

De la monarquia > 163
del Estado. Realmente con esta condicién no abolieron
el derecho precedente, sino que mds bien lo corrigieron.
Pues, como hemos probado en los §§ 5 y 6 del capitu-
lo IV, el rey no puede ser desposeido del poder de go-
bernar en virtud del dergeno civil, sino del derecho de
guerra, es decir, que dos sibditos sélo pueden repeler su
fuerza mediante la fuerza. Aparte de estas condiciones, los
aragoneses estipularon otras, que no hacen a nuestro
caso !,

Estas normas, establecidas por unanimidad, permane-
cieron inviolables por un tiempo increfblemente largo,
yendo siempre a la par la fidelidad de los reyes a los sib-
ditos y de los sibditos al rey. Cuando, sin embargo, el
reino de Castilla pasé por herencia a Fernando, el prime-
ro que fue llamado «el Catélico», comenzaron los caste-
llanos a envidiar esta libertad de los aragoneses; de ahf
que no cesaran de pedir al mismo Fernando que rescin-
diera tales derechos. Pero éste, no acostumbrado todavia
al poder absoluto, no se atrevié siquiera a intentarlo y
contestd a los consejeros: que, aparte de que €l habia
recibido el reino aragonés bajo las condiciones por ellos
conocidas y que él habfa prometido cumplir con todo es-
criipulo; y, aparte de que es indigno de un hombre rom-
per la promesa dada, é] estaba profundamente convenci-
do de que su reinado serfa estable, mientras los motivos
de seguridad no fueran mayores para el rey que para los
subditos, de forma que ni el rey predominara sobre
los stibditos ni los sibditos sobre el rey; porque, si una de
las dos partes llega a ser mds poderosa, la parte mds dé-
bil no sélo intentard recuperar la primitiva igualdad, sino
volver contra la otra el dolor del dafio recibido ™, de
donde se seguiria la ruina de una u otra parte. Nunca

191 Como sugiere Spinoza, los privilegios, y en concreto el Jus-
ticia, se vieron reforzados con Pedro IV, ef Ceremonioso (1336-
1387), va que, después de suprimirlos en 1348, tuvo gue reco-
nocerlos definitivamente (Cortes de Zaragoza, 1384). El Justicia
s intérprete de fueros y leyes, y el mismo rey le consulta en
ciertos casos (cfr. Bleiberg, nim. 176).

192 Creemos se debe leer: «dolorem accepti damni...
en vez de «dolore».

referren,



[323]

e i d Wl R

164 Capftulo VII

admiraria yo bastante estas sabias palabras, si hubieran
sido pronunciadas por un rey habituado a mandar a es-
clavos y no a hombres libres .

Conservaron, pues, los aragoneses su libertad después
de Fernando, no ya por derecho, sino por gracia de re-
yes poderosos, hasta Felipe II, quien los sojuzgé con
mids éxito sin duda, pero no con menor crueldad que a las
Provincias Unidas **. Y, aun cuando Felipe III parece
haber restablecido todo a su primer estado, los aragoneses,
llevados la mayoria del ansia de igualar a los mas pode-
rosos (pues es necedad dar coces contra el aguijén) y so-
brecogidos por el miedo los demds, no mantuvieron de
la1 lill};s:rtad mds que especiosas palabras y normas ini-
tiles %,

§ 31. Concluimos, pues, que la multitud puede man-
tener bajo el rey una libertad suficientemente amplia,
con tal que logre que el poder del rey se determine por
el solo poder de la misma multitud y se mantenga con
su solo apoyo. Y ésta ha sido la tinica regla que yo he
seguido al establecer las bases del Estado mondrquico.

193 Desde que Fernando el Catdlico, casado con Isabel en 1469,
fue reconocido rey de Castilla (1474), es obvio que en los cas-
tellanos surgieran ciertas envidias hacia los privilegios aragoneses.
El texto pudiera aludir a las Cortes de Toledo (1480), de cardc-
ter centralista para Castilla.

% Choca la benevolencia de Spinoza con Fernando el Catélico
(cfr. TTP, III, p. 56 = ndm. 177, nota 97), frente a su crudeza
con Felipe II (ibidem, y nota 416; Ep. 76, p. 318). En parte,
aunque sélo en parte, por influencia de A. Pérez, ex secretario
del rey prudente, que, justamente huyendo de él, se refugia en
Aragén (1590) vy se acoge a sus fueros y, en concreto, al «pri-
vilegio de la manifestacién», por él mismo citado (cfr. Méchou-
lan, p. 457). Digamos que es en esta época donde hay que situar
la alusién de Spinoza al «Consejo de los Diecisiete», que presi-
dfa el Justicia; cfr. G. Marafién (nim. 184), pp. 539-49.

95 Afiadamos tan sélo que las Cortes de Tarazona en 1592,
es decir, inmediatamente después de huir A. Pérez a Francia
(10-11-1591), pusieron al Tusticia bajo el monarca. No obstante,
los fueros y privilegios aragoneses no desaparecieron, como apun-
ta Spinoza, hasta los decretos, llamados de «Nueva Planta», pro-
mulgados por el primer rey borbén, Felipe V, entre 1707-11
(Aragén) y 1716 (Catalufia) (cfr. G. Bleiberg. mim. 176).

Cap. VIII [De la aristocracia]

Que el Estado aristocritico debe constar de un ni-
mero elevado de patricios; de su excelencia y de que se
aproxima mis que el monirquico al Estado absoluto y
que es, por tanto, mis adecuado para conservar la li-

bertad **.

§ 1. Hasta aqui hemos hablado del Estado moniér- (321

quico. Ahota comenzamos a explicar de qué forma hay 2
que instaurar el Estado aristocritico para que pueda ser
estable.

Hemos dicho que Estado aristocritico es aquel que es
detentado, no por uno, sino por varios elegidos de la
multitud ¥, a los que en adelante llamaremos patricios.
(Digo expresamente que lo detentan varios elegidos. Por-
que ésta es la principal diferencia entre este Estado y el
democritico: que en el Estado aristocritico el derecho
de gobernar sélo depende de la eleccién, mientras que en
¢l democritico depende, ante todo, de cierto derecho in-
nato o adquirido por fortuna, como explicaremos en su
lugar.) De ahi que, aunque ™ en algin Estado toda la

19 Segiin Franceés serfa una adicién del «editor» (cfr. nota 2).

87 Cer: 10, 17: 111, 1: VI, 5.

198 Calés traduce de forma extrafia: «cuando en un estado...,
no tratandose, por lo tanto..., el estado es aristocriticos. Sin
duda, por traducir mal a Appuhn: «et ainsi, quand bien mé-
me..., dés lors qu’il s’agit...»

165



166 Capitulo VIII

multitud fuera admitida en el nimero de los patricios,
siempre que este derecho no sea hereditario ni pase a
30 otro por una ley general, dicho Estado seria, no obstante,
plenamente aristocritico; puesto que ninguno es recibi-
(324) do entre los patricios sin que sea expresamente elegido .
Ahora bien, si los patricios sélo fueran dos, uno se es-
forzarfa por ser mds poderoso que el otro y, a consecuen-
cia del excesivo poder de cualquiera de ellos, el Estado se
dividirfa en dos partes; y en tres, cuatro o cinco, si fue-
ran tres, cuatro o cinco los que lo detentaran. Por el
contrario, esas partes serdn tanto mds débiles cuantos mds
sean aquellos a los que se ha transferido el poder supre-
mo. De donde se sigue que, para determinar el nimero
minimo de patricios en un Estado aristocritico, es indis-
pensable tener en cuenta la magnitud del mismo *®,

10 §2. Admitamos, pues, que para un Estado de me-
diana dimensién es suficiente que se den cien hombres
excelentes (optimi) a los que se ha entregado la supre-
ma potestad del Estado, y que tienen, por tanto, el de-
recho de elegir a sus colegas patricios, cuando alguno de
ellos ha muerto. No cabe duda que éstos pondrin todo
interés en que les sucedan sus propios hijos o sus parien-
tes directos mds cercanos. Por tanto, el supremo poder
del Estado siempre lo detentardn aquellos que, por for-
tuna, son hijos o consanguineos de los patricios. Ahora
bien, como de cien hombres que llegan por casualidad
a puestos de honor, apenas si se hallan tres que desta-
quen por su habilidad e inteligencia, resultard que el po-
der del Estado no estard en manos de cien, sino de tan

20 sblo dos o tres, que sobresalen por su habilidad y conse-
jo. Les serd, pues, fdcil tener las riendas de todo y, como
resultado obvio de la ambicién humana, cada uno podré
abrirse paso hacia la monarquia.

199 Cfr. VIII, 14 (por una ley general). El pérrafo entre pa-
réntesis falta integro en los Nagelate xcbrz’ften.P p
0 Cfr, IIT, 3 y notas 39 y 67.

De la aristocracia 167

Por consiguiente, si echamos bien las cuentas, es nece-
sario que la suprema potestad de un Estado, cuya magni-
tud exige, por lo menos, cien personalidades relevantes
(optimates), esté distribuida en cinco mil patricios. Pues,
con esta proporcién, nunca dejard de haber cien hombres
que destaquen por su valia espiritual; es decir, si supone-
mos que, de cien que ambicionan los honores y los consi-
guen, siempre se encuentra uno que no es inferior a los
mejores; aparte de aquellos otros que emulan las virtu-
des de éstos y que, por lo mismo, también son dignos de
mandar *!,

§ 3. Lo mis frecuente es que los patricios sean ciu-
dadanos de una sola ciudad, que es la capital de todo el
Estado, de suerte que la sociedad o repiblica recibe de
ella su nombre, como antafio la repiblica romana y hoy
en dfa la veneciana, la genovesa, etc.?”. En cambio, la
reptblica holandesa recibe su nombre de toda la provin-
cia de Holanda, de donde se sigue que los sibditos de
este Estado gozan de mayor libertad.

Pero, antes de poder determinar los fundamentos en
que se debe apoyar tal Estado aristocrdtico, hay que in-
dicar la diferencia que existe entre el Estado que se trans-
fiere a uno y aquel que se transfiere a un Consejo bas-
tante numeroso, la cual es realmente enorme. Porque,
en primer lugar, el poder de un solo hombre es incapaz
(como dijimos en el § 5 del capitulo VI) de sostener todo

2 Sélo hay otros dos pasajes (VIII, 5 v XI, 2, p. 359)
en los que Spinoza califica a los pafricios (término romano que
sugiere estirpe o familia), segin el significado griego de esta
forma de gobierno (aristocracia), de «optimi» u «optimates».
Pero estd tan convencido de que no son, ni intelectual ni mo-
ralmente, los mejores, que apenas llega a admitir que de cada
cien patricios haya dos que merezcan plena confianza. De ahf
que, para una poblacién de unos 250.000 habitantes, exija 5.000
patricios, a fin de garantizar que haya cien que «animi virtute»,
es decir, «arte et consilio pollents (ver nota 100).

22 Calés hace equivoco el texto de Spinoza, al traducir por
«cindad» dos términos latinos que Appuhn (de quien él traduce)
distingue bien: wurbs = ville, civitas = cité (ver nota 54).

30

(325)



168 Capitulo VIII
un Estado, cosa que no cabe ‘afirmar, sin contradecirse
abiertamente, de un Consejo suficientemente amplio. Pues
quien dice que un Consejo es bastante numeroso, est4 ne-
gando que sea incapaz de sostener el Estado; por tanto,
el rey necesita ineludiblemente consejeros, pero este Con-

10 sejo no los necesita en absoluto. Ademds, los reyes son
mortales, mientras que los Consejos son eternos; de ahi
que el poder de un Estado, una vez que ha pasado a un
Consejo suficientemente amplio, no retorna jamds a la
multitud, cosa que no vale para el Estado mondrquico,
como hemos probado en el § 25 del capitulo anterior. En
tercer lugar, el mandato del rey, ya sea por su infancia,
por su enfermedad, por su vejez o por otras causas, es
con frecuencia precario; en cambio, el poder de este Con-
sejo se mantiene siempre el mismo e idéntico. En cuarto
lugar, la voluntad de un solo hombre es sumamente va-
riable e inconstante, Y precisamente por esto todo de-
recho del Estado mondrquico es sin duda la voluntad del
rey explicitada (como hemos dicho en el § 1 del capitulo

20 precedente); pero no toda voluntad del rey debe consti-
tuir un derecho. Ahora bien, esto no cabe aplicarlo a la
voluntad de un Consejo bastante numeroso. Pues, dado
que (como acabamos de decir) este Consejo no necesita
consejeros, es necesario que su voluntad explicitada cons-
tituya derecho.

Concluimos, pues, que el Estado que es transferible a
un Consejo bastante amplio, es absoluto o se aproxima
muchisimo a él. Ya que, si existe realmente un Estado

absoluto, sin duda que es aquel que es detentado por
#oda la multitud **.

§ 4. Mas, como este Estado aristocritico no vuelve
nunca (como acabamos de probar) a la multitud ni se
hace en €l consulta alguna a la multitud, sino que toda

3 voluntad de su Consejo constituye derecho por §f sola,

28 Para Hobbes el Estado absoluto es el mondrquico o per-
sonal (De cive, VI, 13); para Spinoza, el fundado en toda la
multitud o un Consejo que la represente.

De la aristocracia 169
debe set considerado como absoluto, sin restriccién algu-
na. De ahi que sus fundamentos debén limitarse a la sola
voluntad y juicio de dicho Consejo, sin que sea necesa-
ria la vigilancia de la multitud, ya que ésta esté excluida
de todo consejo y votacién. Asi, pues, la causa de que, en
la préctica, el Estado no sea absoluto, no puede ser, sino
que la multitud resulta temible a los que mandan. Esta
mantiene, por tanto, cierta libertad que re’l\‘rmchc'a y con-
sigue para s, no mediante una ley explicita, sino téci-
tamente.

§ 5. Es, pues, evidente que la condicién de este Es-
tado es la mejor, si estd de tal forma constituido que se
aproxime al méximo al Estado absoluto, es decir, que la
multitud sea lo menos temible que se pueda y que no po-
sea mds libertad que la que hay que concederle por la
constitucién de dicho Estado. Esta libertad, por consi-
guiente, no es tanto un derecho de la multitud cuanto
de todo el Estado, derecho que sélo los aristécratas
(optimates) representan y mantienen como propio. De
esta forma, la prdctica estd més acorde con la teoria,
como consta por el § anterior y es, ademds, claro por si
mismo %, Pues no nos cabe la menor duda que el Estado
est4d tanto menos en poder de los patricios cuanto mds
derechos reclama para si la plebe, como suelen hacer en
la baja Alemania los gremios de artesanos, vulgarmente
llamados Gilden *®.

§ 6. Y no, porque el Estado haya sido {ntegramente
transferido a dicho Consejo, tiene que temer la plebe que
éste signifique para ella algin peligro de humillante es-
clavitud. Porque la voluntad de un Consejo tan numeroso

204 Al calificar de literalmente «ab-soluta» o independiente a
la aristocracia patricia, Spinoza fluctia en sus expresiones, sin
duda porque la préctica nunca coincide plenamente con la teoria
(325/25/30/35; 326/5 ss.; cfr. IV, 6 y notas 79 y 81).

205 Fsto es aplicable hoy a los sindicatos, cuando son indepen-
dientes de los partidos.

[326]

—

0



170 Capitulo VIII

no puede ser determinada por la pasién tanto como por
la razén. Pues, como los malos sentimientos arrastran a
los hombres en distintas direcciones, sélo cuando éstos
20 desean lo honesto o lo que, al menos, lo parece, pueden
ser guiados como por una sola mente 2.

§ 7. Asi, pues, en el momento de precisar los funda-
mentos del Estado aristocritico, hay que procurar, en pri-
mer término, que se apoyen unicamente en la voluntad
y el poder de su Consejo Supremo, de suerte que éste
sea, en la medida de lo posible, auténomo y la multitud
no signifique para él amenaza alguna.

A fin de déterminar estos fundamentos, que sélo se
apoyan en la voluntad y el poder del Consejo Supremo,
veamos cudles son los fundamentos de la paz que son
propios del Estado mondrquico 'y ajenos al aristocratico.
Pues, si logramos sustituir aquellos por otros equivalentes
 y adaptados al Estado aristocrdtico y dejar lo demds tal
como queda arriba fijado, no cabe duda que serdn elimi-
nadas las causas de las sediciones. O, cuando menos, este
Estado no serd menos seguro que el mondrquico, sino que,
por el contrario, serd tanto mds seguro y su condicién
serd tanto mejor cuanto que se acerca mds que el Esta-
do monérquico al Estado absoluto y sin detrimento de la
paz y la libertad (véase los §§ 3 y 6 de este capitulo). Por-

[327] que cuanto mayor es el derecho de la potestad suprema,

més acorde estd la forma del Estado con el dictamen de
la tazén (por el § 5 del capitulo I11) y més apto es, por
tanto, para conservar la paz y la libertad.

Recorramos, pues, lo que hemos dicho en el §9 del
capitulo VI, a fin de desechar cuanto es ajeno al Estado
aristocrdtico y ver lo que mejor le conviene *”.

25 Jdéntica apelacién a la racionalidad de la democracia en
TTP, XVI, pp. 194" ss.

27 El método seguido en este capitulo (adaptar y mejorar las
estructuras de la monarquia en la aristocracia) supone un paren-
tesco estructural, que deberia prolongarse y complicarse en la
democracia.

De la aristocracia 171

§ 8. Que es necesario, antes de nada, fundar y forti-
ficar una o varias ciudades, nadie puede ponerlo en duda.
Pero hay que fortificar, sobre todo, aquella que es la ca-
pital del Estado y, ademds, las que se hallan en la fron-
tera, Pues es obvio que la ciudad que es capital del Esta-
do y posee el supremo derecho, debe ser la méds poderosa
de todas ?®. Por lo demds, en este Estado es totalmente
superfluo distribuir por familias a todos los habitantes **.

§ 9. Por lo que respecta al ejército, hay que tener en
cuenta que, en este Estado, no hay que buscar la igualdad
entre todos los ciudadanos, sino sélo entre los patricios y,
sobre todo, que el poder de los patricios sea mayor que
el de la plebe. De ahi que no sea necesario incluir entre
las leyes o derechos fundamentales de dicho Estado la
obligacién de que el ejército sélo esté formado por
stibditos *'°. Pero es condicién indispensable que nadie sea
recibido en el nimero de los patricios sin conocer bien
antes el arte militar 2",

Que los sibditos queden, como algunos pretenden,
fuera del ejército, es una estupidez. Pues, aparte de que
el sueldo militar que se paga a los stibditos, queda en el
pafs, mientras que el pagado al soldado extranjero se
pierde totalmente, se debilitarfa con ello la fuerza mds
firme del Estado. No cabe duda, en efecto, que luchan
con especial valentia, quienes combaten por su religién
y sus hogares. Por ahi se ve también que no yerran me-
nos quienes afirman que los generales en jefe, los tribu-
nos, los centuriones, etc., sélo deben ser elegidos de en-
tre los patricios. Pues ¢con qué dnimo luchardn aquellos
soldados a los que se priva de toda esperanza de alcan-
zar la gloria y los honores? 2,

28 Cfr, VI, 9; VII, 16.

2 Cfr. VI, 11; VII, 18.

210 Teemos con Gebhardt (ndm. 2): «ex nullis aliis» en vez de
«ex ulliss como Vloten/Land.

211 Cfy, VI, 10.

212 Cfr, VI, 10 y VIIL, 17. En otro sentido, quizd: IX, 7.



30

(328)

10

172 Capitulo VIII
Establecer, por el contrario, una ley prohibiendo "que
los patricios enrolen a soldados extranjeros, cuando lo de-
manda la situacién, ya sea para su propia defensa, para
sofocar sediciones o por cualesquiera otras causas, no sélo
seria desaconsejable, sino que irfa contra el supremo de-
recho de los patricios (véase al respecto los §§ 3, 4 9 5
de este capitulo) ™.

Por otra parte, el general en jefe de una sola divisién
o de todo el ejército sélo debe ser elegido en tiempo de
guerra y exclusivamente de entre los patricios, sélo ten-
dré el mando durante un afio, sin posible prérroga, y no
podré en adelante ser reelegido . Si este derecho es ne-
cesario en el Estado mondrquico, lo es muchisimo mds
en el aristocrtico. Porque, aunque sea mucho mds facil,
como ya hemos dicho, que el Estado pueda pasar de un
hombre a otro, que de un Consejo a un solo hombre, es
frecuente que los patricios sean oprimidos por sus jefes
. militares, y esto causa un dafio mucho mayor al Estado.
En efecto, cuando se quita de en medio a un monarca,
no se cambia de Estado, sino tan sélo de tirano; en cam-
bio, en el Estado aristocrético eso no se puede llevar a
cabo sin el derrumbamiento del Estado y la muerte de
sus mejores hombres. Roma ha dado de ello los mds fu-
nestos ejemplos 25, o]

El motivo, en cambio, por el que dijimos que en el
Estado mondrquico el ejército debe servir sin sueldo, no
cabe en el Estado aristocritico. Pues, como los stibditos
estdn excluidos de las deliberaciones y votaciones, deben
ser considerados como peregrinos #¢. Por tanto, no se les
debe llevar a la guerra en condiciones mds desventajosas

283 L.a medida, inspirada en la institucién holandesa de los
«Waardgelders», se proponfa evitar que los patricios fueran opri-
midos por los jefes militares (pp. 328/5 ss.), como sucedfa a los
«regentes» en Holanda.

2% Cfr. nota 96.

25 Cfr. VII, 5 y nota 157; VIII, 31, pp. 327/5 ss.

26 Los no-patricios no son estrictamente ciudadanos, pues no
tienen derechos pofiticos: § 4, pp. 325/34; § 3, pp. 325/9, etc.
Np obstante, no parece que se pueda traducir «peregrini» por
«étrangers»: Frances, nim. 6, pp. 997, 1; cfr. 1487, 9.

De la aristocracia 173
que a los peregrinos. Ademds, no existe aquf peligro
alguno de que el Consejo los prefiera a los demds. Adn
mds, para evitar que cada uno sea, como suele suceder,
injusto juez de sus propias obras, es mds razonable que
los patricios den a los soldados una paga fija por su
servicio 2.

§ 10. Por este mismo motivo de que todos, a excep-
cién de los patricios, son peregrinos, no es posible, sin pe-
ligro para todo el Estado, que los campos, las casas y todo
¢l suelo sigan siendo de derecho piblico y se alquilen
a los habitantes por una renta anual. Porque los sibdi-
tos que no tienen parte alguna en el Estado, abandona-
rian f4cilmente, en circunstancias adversas, todas las ciu-
dades, si les estuviera permitido llevar a donde quisieran
los bienes que poseen. De ahi que los campos y fincas
de este Estado no deben ser arrendados, sino vendidos,
a los sabditos; pero a condicién de que también paguen
cada afio una parte proporcional al rendimiento anual,
etcétera, como se hace en Holanda *®.

§ 11. Hechas estas consideraciones, sigo con los fun-
damentos en los que se debe apoyar y afincar el Consejo
supremo. Ya hemos demostrado en el § 2 de este capitulo
que los miembros de este Consejo deben ser, en un Es-
tado mediano, unos cinco mil. Hay que buscar, pues, la
forma de conseguir que el Estado no pase poco a poco a
un nimero mis reducido, sino que, al revés, su nimero
aumente en la misma proporcién que el Estado; que se
mantenga, en lo posible, f;oiguddad entre los patricios;
que' se tramiten con rapidez los asuntos en las sesiones
del Consejo; que se vele por el bien comin; y, finalmen-
te, que el poder de los patricios o del Consejo sea mayor
que el de la multitud, pero de suerte que ello no redun-
de en perjuicio de ésta.

§12. La mayor dificultad para lograr el primero de
esos objetivos procede de la envidia. Efectivamente, los

27 Excepcién a lo dicho en nota 116 y VI, 31.
218 En oposicién también a VI, 12.

20

[329]



2

(=3

30

174 Capitulo VIII
hombres son por naturaleza enemigos; de ahi que, aun-
que estén unidos y vinculados por las leyes, conservan
siempre su naturaleza. Por eso, creo yo, es un hecho que
los Estados democrdticos se transforman en aristocrdticos,
y éstos en mondrquicos.

En efecto, yo estoy plenamente convencido de que mu-
chos Estados aristocriticos fueron antes democraticos. La
razén es obvia. Cuando una multitud que busca nuevos
territorios, los ha hallado y cultivado, todos sus miembros
mantienen igual derecho a gobernar, puesto que nadie
cede voluntariamente a otro el mando.

Ahora bien, aunque cada uno de ellos considera justo
que el mismo derecho, que otro tiene sobre él, lo tenga
él sobre el otro, le parece, sin embargo, injusto que los
peregrinos, que llegan a su pafs, disfruten de iguales de-
rechos en el Estado que ellos habian buscado con su su-
dor y habian ocupado a costa de su propia sangre. Cosa
que ni los mismos peregrinos niegan, dado que emigran
a ese Estado, no para mandar, sino para arreglar sus
propios asuntos, y les parece suficiente que se les dé li-
bertad para administrar sus cosas con seguridad.

Al poco tiempo, sin embargo, aumenta la poblacién
con la afluencia de peregrinos, los cuales adoptan poco
a poco las costumbres de aquel pueblo, hasta que, al fin,
el tnico detalle que los distingue de los nativos, es que
carecen del derecho de acceder a puestos de honor. Y,
mientras el niimero de peregrinos crece de dia en dfa, el
de ciudadanos decrece por miiltiples motivos. Con fre-
cuencia, en efecto, se extinguen familias, otros son ex-
cluidos por sus crimenes, y la mayor parte se desinteresan
de los asuntos pdblicos por penuria familiar. Los m4s pu-
dientes, entre tanto, ponen todo su empefio en gobernar
solos. Y asf el Estado pasa paulatinamente a unos pocos
y,lfizx}galmente, a consecuencia de las facciones, a uno
solo 2,

29 La misma doctrina sobre el cardcter originario de la demo-
cracia en: , XVI, p. 195 (argumento tedrico); XVII,
pp. 205 ss. (argumento histérico del pueblo hebreo). Por el con-
trario, Locke, al derivar el Estado de la familia, parece hacer de

De la aristocracia 175

Podria afiadir a éstas otras causas que destruyen tales
Estados. Pero, como son suficientemente conocidas, no me
detendré en ellas. Paso, pues, a exponer met6dicamente
las leyes por las que debe ser conservado el Estado de
que tratamos.

§ 13. La ley primordial de este Estado debe ser aque-
lla por la que se determina la proporcién entre el niime-
ro de patricios y el de la poblacién. Pues hay que esta-
blecer entre ésta y aquéllos una relacién tal (por el § 1
de este capitulo), que el mimero de patricios aumente en
proporcién al aumento de poblacién. Esta proporcién
(por lo dicho en el § 2 de este capitulo) debe ser en tor-
no a 1:50, a fin de que la diferencia entre el nimero de
patricios y el de la poblacién no sea nunca mayor. Ya que
(por el § 1 de este capitulo) el nimero de patricios puede
ser mucho mayor que el de la masa (multitudo), sin cam-
biar la forma del Estado. El peligro sélo estd en su redu-
cido ndmero®. Cémo se deba prevenir que dicha ley
no sea violada, lo explicaré mds tarde en su lugar.

§ 14. En ciertos lugares, los patricios sélo se eligen
de algunas familias. Pero establecerlo asi por una ley ex-
presa es pernicioso. Ya que, aparte de que las familias se
extinguen con frecuencia y que las excluidas se sienten
injuriadas, contradice a la forma de este Estado el que la
dignidad patricia sea hereditaria (por el § 1 de este ca-
pitulo). De hacerlo asi, el Estado parece mds bien demo-
cratico en el sentido descrito en el § 12 de este capitulo,
es decir, en cuanto que son muy pocos los ciudgdano_s
que lo detentan. Evitar, en cambio, que los patricios eli-
jan a sus hijos y consanguineos y que permanezca, por
tanto, en determinadas familias el derecho de gobernar, es
imposible e incluso absurdo, como probaré en el § 39 de
este capitulo. No obstante, con tal que no consigan este

rimer régimen histérico: Ewnsayo

la monarquia ‘patriarcal’ el
74-6.

sobre el gobierno civil, VI, §
20 Cfr. XI, 2, pp. 358/30.

[

330]

0

20



176 Capitulo VIII
derecho mediante una ley expresa, y los demds (que han
nacido en el Estado y hablan la lengua patria, no han
tomado por esposa a una extranjera ni estan tachados de
infamia, no son criados ni se ganan el sustento con un
oficio servil, entre los que hay que incluir a los que
despachan vino y cerveza) ® no sean excluidos, se man-
tendrd la forma del Estado y se podrd mantener también
la proporcién entre los patricios y la poblacién.

§ 15. Si se establece, ademds, que nunca sean elegi-
dos los mds jévenes, jamds sucederd que unas pocas fami-
lias acaparen el derecho de mandar. Hay que establecer,

30 pues, por ley que nadie que no haya alcanzado los trein-

ta afios de edad, pueda ser incluido en la lista de elegi-
bles %2,

§ 16. Hay que establecer, ademds, en tercer lugar,
que todos los patricios deben congregarse en determina-
das fechas del afio en cierto lugar de la ciudad 2. Y el
que no asista al Consejo, sin estar impedido por una en-

13311 fermedad o un asunto piblico, serd castigado con una
multa importante. Ya que, de no hacerlo asf, la mayoria

descuidarfa los asuntos pdblicos por atender a los fami-
liares #*,

§ 17. La funcién de este Consejo serd dictar y abro-
gar las leyes, asi como elegir a los colegas patricios y a
todos los funcionarios del Estado. Pues no es posible
que quien detenta el derecho supremo, tal como hemos
defendido que lo detenta este Consejo, conceda a alguien
la potestad de dictar y abrogar las leyes, sin que, a la
vez, renuncie a su derecho, y lo transfiera a quien
concedié tal potestad. Porque quien detenta, aunque sea

21 Cfr, VI, 11 y nota 98.

22 Al ser mds numerosos (ver nota 100), los patricios deben
aspirar al cargo desde mds jévenes: treinta aflos en vez de cin-
cuentacfara los consejeros reales (VI, 16).

23 Ctr, VI,

24 Cfr. VI, 22.y nota 108.

De la aristocracia 177
por un solo dfa, la potestad de dictar y abrogar las le-
yes, puede cambiar toda la estructura del Estado. Puede,

i no obstante, confiar temporalmente a otros la facultad
de administrar, segtin las normas establecidas, los asuntos
ordinarios, sin perder la suprema potestad. Por otra pat-
te, si los funcionarios del Estado fueran elegidos por al-
guien distinto de este Consejo, entonces los miembros de
este Consejo habrian de ser llamados pupilos mds bien
que patricios 2.

§ 18. Algunos suelen nombrar un director o presi-
dente de este Consejo, ya sea vitalicio, como los vene-
cianos, ya temporal, como los genoveses. Pero lo hacen
con tal cautela, que se ve bien claro que ello representa
un gran peligro para el Estado. Y, realmente, no podemos
dudar que, de esta forma, el Estado aristocritico se apro-
xima al mondrquico. Por lo que podemos conjeturar por

» su historia, la vinica razén de hacer tal nombramiento fue
que, antes de crear tales Consejos, esos pueblos estaban
bajo un principe ¢ duque, que venia a ser un rey. Por
consiguiente, el nombramiento de un presidente es requi-
sito necesario para el pueblo, mas no para el Estado
aristocrdtico en cuanto tal 2.

§ 19. Pero, como la potestad suprema de este Estado
reside en todo este Consejo y no en cada uno de sus
miembros (pues, de lo contrario, serfa el conglomerado
de una multitud desordenada), es necesario que todos los
patricios estén de tal modo constrefiidos por las leyes, que
formen como un solo cuerpo que se rige por una sola
mente 2, Ahora bien, las leyes, por si solas, son inefica-
ces y facilmente violadas, cuando sus guardianes son los

y mismos que las pueden infringir; porque sélo ellos deben
aprender con el ejemplo del castigo y castigar a sus cole-

25 Cfr, XI, 3.

26 Cfy. VI, 27 y VIII, 12. Al contrario de Venecia, en Ho-
landa el cargo de conde (Felipe II habria sido el dltimo) fue una
excepcién: cfr. TTP, XVIII, p. 227 (ndm. 177), nota 416.

27 Cfr. notas 59 y 71.



178 Capftulo VIII

gas justamente para controlar su propio apetito por mie-
do al castigo, lo cual es un gran absurdo . Hay que
buscar, pues, el medio de mantener incélumes el régimen
de este Consejo y los derechos del Estado, de forma, sin
embargo, que exista entre los patticios la mayor igualdad

posible.

13327 §20. Ahora bien, cuando existe un solo director o
presidente que también puede emitir su voto en las se-
siones del Consejo, surgird inevitablemente una gran des-
igualdad, sobre todo, porque habrd que otorgarle ciertas
prerrogativas para que pueda cumplir eficazmente su fun-
cién. De ahi que, si se lo sopesa todo correctamente, nin-
guna medida legal puede ser mis dtil al bien comiin, que
el subordinar a este Consejo Supremo otro Consejo, for-
mado por algunos patricios, cuyo oficio se limite a vigi-
lar que los derechos del Estado, relativos a los Consejos
y a los funcionarios estatales, se mantengan intactos.
Esos patricios tendrdn, pues, la potestad de citar ante su
propio tribunal y de condenar, conforme a las normas
establecidas, a cualquier funcionario del Estado que haya

10 cometido un delito, es decir, que haya faltado a las nor-
mas que regulan su oficio. A estos patricios les llamare-
mos, en lo sucesivo, sindicos 2,

§ 21. Esos patricios deben ser elegidos con caricter
vitalicio. Ya que, si se eligieran temporalmente, de for-
ma que pudieran desempenar mds tarde otros cargos es-
tatales, caerfamos en el absurdo que acabamos de indicar

“enel § 19 de este capitulo. Pero, a fin de que no se hagan
engreidos con un mandato demasiado largo, no se eligird
para dicho cargo sino a quienes hayan llegado a los se-
senta afies o mds de edad y hayan desempefiado la fun-
cién de senador (de la que se hablard més tarde). -

20§ 22. Por otra parte, el niimero de sindicos lo deter-
minaremos sin dificultad, si pensamos que su relacién a

28 (Cfr. T'I'P, XVII, p. 212 (nim. 177, notas 360 y 381).
Z El término «sindico» significa, en griego, abogado y atin
hoy se usa en la Banca, etc.

De la aristocracia 179

los patricios es la misma que la de éstos a la multitud,
a la que no pueden gobernar, si son menos del nimero
justo. Por consiguiente, el niimero de sindicos debe ser
al de patricios como el nimero de éstos al de la pobla-
cién, es decir (por el § 13 de este capitulo), de 1: 50 ™.

§ 23. Ademds, para que este Consejo pueda desem-
pefiar con seguridad sus funciones, se le asignard una parte
del ejército, a la que le pueda mandar lo que quiera.

§ 24. A los sindicos, igual que a cualquier funciona-

rio del Estado, no se les asignard un sueldo fijo, sino tales

emolumentos, que no puedan administrar mal el Estado
sin gran perjuicio propio. No podemos, en efecto, dudar
que es justo conceder a los funcionarios de este Estado
un premio por su trabajo, dado que la mayor parte del
mismo estd formada por la plebe, por cuya seguridad ve-
lan los patricios, en tanto que ella no se ocupa de los
asuntos publicos, sino tan sélo de los privados. Pero como
nadie (segin dijimos en el § 4 del capitulo VII) defiende
la causa de otro, a menos que crea asegurar con ello la
suya propia, hay que organizar de tal forma las cosas,
que los funcionarios que velan por los asuntos piblicos,
sitvan mejor a sus intereses, cuanto mejor velan por el
bien comiin . 4

§ 25. Asf, pues, a los sindicos, cuyo oficio consiste,
como hemos dicho, en velar porque los derechos del Es-
tado se mantengan intactos, se les asignardn los emolumen-
tos siguientes. En primer término, cada padre de familia
que resida en cualquier parte del Estado, estard obligado
a pagar anualmente a los sindicos una pequefia suma,
a saber, la cuarta parte de una onza de plata en dinero;
de esta forma, los sindicos pueden saber el nimero de ha-
bitantes y hacer que los patricios alcancen la proporcién

20 Los sindicos son, pues, 100 (5000/50: ver nota 222), y
vienen a coincidir con los «sabios» o verdaderos «aristécratas»
(nota 201).

B1 Cfr. notas 116 y 217, y IX, 11.

[333]

10




180 Capftulo VIII De la aristocracia 181

debida. En segundo término, siempre que sea elegido un hay que establecer que todos los que hayan llegado a los
nuevo patricio, deberd pagar a los sindicos una gran suma, treinta afios de edad y no estén excluidos del gobierno
por ejemplo, veinte o veinticinco libras de plata *, Por por alguna ley expresa, no olviden inscribir sus nombres
otra parte, la multa con que son sancionados los patri- en la lista de elegibles ante los sindicos. Tras la entrega
cios que no han asistido a una sesién oficial del Consejo, de la cantidad fijada, recibird4n un signo del honor alcan- (3341
también serd asignada a los sindicos. También se desti- zado, es decir, que podrdn llevar cierto distintivo, sélo
nard a los sindicos una parte de los bienes de aquellos a ellos concedido, por el que les reconozcan y respeten
funcionarios que, habiendo cometido un delito y estando | los demds . Al mismo tiempo se prescribird que, en las
obligados a comparecer ante su tribunal, son condenados elecciones, ningtin patricio pueda proponer a alguien cuyo
a pagar una determinada multa de dinero o se les confis- nombre no esté inscrito en la lista general, y ello bajo una
can sus bienes; pero dicha cantidad no serd para todos grave pena. Nadie podrd, ademds, renunciar al cargo o
los sindicos, sino tan sélo para aquellos que tienen sesio- |  funcién para la que es elegido ™.

20 nes diarias y cuyo oficio es convocar el Consejo de sin- Finalmente, para que todos los derechos absolutamen-
dicos (sobre esto véase el § 28 de este capitulo). ' te fundamentales del Estado sean eternos, se establecerd

Para que el Consejo de sindicos conste siempre del ni- que sea declarado reo de lesa majestad todo aquel que
mero debido, el Consejo Supremo, convocado en la fecha ponga en tela de juicio ante el Consejo Supremo algin
habitual, deberd tratar este tema antes que ningtin otro. derecho fundamental, como la necesidad de prolongar el 10 -
Y, si los sindicos descuidaran esta obligacién *, incumbi- mando de algiin jefe militar o de disminuir el nimero de
ré a] presidente del Senado (en seguida tendremos ocasién patricios, y cosas por el estilo ™. Y no sélo se le conde-
de hablar de él) notificdrselo al Consejo Supremo, exigir nard a muerte y se confiscardn sus bienes, sino que se
que el presidente de los sindicos explique las causas de exhibird en pidblico algiin signo de su castigo para eterna
tal silencio y averiguar cudl es la opinién del Consejo memoria. En cambio, para salvaguardar los demds dere-
Supremo sobre ellas. Y; si también el presidente del Se- chos fundamentales del Estado, basta con establecer que
nado callara, el asunto pasard al presidente del Tribunal no se pueda abrogar ninguna ley ni dictar una nueva, sin
supremo o, si también él calla, a cualquier otro patricio, contar, primero, con el acuerdo del Consejo de sindicos

30 el cual exigird a los presidentes de los sindicos, del Se- y, después, de las tres cuartas o cuatro quintas partes del
i)adg y de los jueces que expliquen las razones de su si- Consejo Supremo.
encio. :

Por otra parte, para que también se cumpla rigurosa- § 26. Por otra parte, el derecho de convocar el Con-
mente la ley que excluye a los més jévenes de los cargos, sejo Supremo y de proponer los temas que él debe resol-
T2 L, diferenci ; o i ver, pertenece a los sindicos; a éstos se concederd también 20

a eren i o i 1 i

Ggithin’ on # :;tig‘;"grig‘i’njugcR‘l‘)g:t;fa;fi’]‘;”{n‘ifl"ﬁ ‘é‘;ﬂgn“;:; ¢l primer puesto en el Consejo, pero sin derecho a voto.
y un patricio en el sentido spinoziano de oligarca o plutécrata E  —
(20 6 25 libras) al ser elegido, es considerable, ya que la libra 24 Cfr. nota 232 (cuota: no se trata de la misma); VI, 11
debfa equivaler a 16 onzas. Por tanto, 25X 16X4=1.600; es (emblemas).
decir, que el patricio pagarfa 1.600 veces lo que un plebeyo; més 25 Tierno Galvan ‘tergiversa el sentido: «no serd elegible aquel
o menos el sueldo de tres meses: cfr. nim. 9, pp. 196/143, 31 en que rehise» (p. 225), sin duda por traducir increfblemente
relacién a nim. 105, p. 436; X, 7. ' @ M. Francés (p. 1006): «il ne sera pas loisible...», pues el la-

23 De notificar que estd vacante una plaza de sindico, ya que tfn dice: «ne cuiquam liceat... recusare»,

el nimero es decisivo: cfr. pp. 334/8 ss. y § 26. 26 Cfr. notas 102-3,



182 Capitulo VIII

No obstante, antes de la sesién, deben jurar, por la sal-
vacién de aquel supremo Consejo y por la piblica liber-
tad, que ellos pondrdn el mdximo interés en que los dere-
chos patrios se mantengan incélumes y que se vele por el
bien comin. Hecho esto, expondrdn, por medio del funcio-
nario que hace de secretario suyo, el orden del dia de la
sesién.

§ 27. Ahora bien, para que todos los patricios tengan
igual potestad a la hora de tomar decisiones y de elegir

a los funcionatios del Estado, y que todos los-asuntos
se despachen con rapidez, merece toda mi aprobacién el
método seguido por los venecianos. En efecto, para nom-

w brar a los funcionarios del Estado, eligen por sorteo a
unos cuantos miembros del Consejo, quienes anuncian
sucesivamente los nombres de los funcionarios a elegir.
Cada patricio expresa mediante bolas si aprueba o des-
aprueba al funcionario propuesto a eleccién, de forma que
no se sepa quién ha votado a éste o a aquél. Con este
método se consigue, no sélo que todos los patricios ten-
gan igual autoridad en las decisiones y que los asuntos
(335) se tramiten con rapidez, sino también que cada uno tenga
absoluta libertad, condicién primordial en los Consejos,
de expresar su opinién sin peligro alguno de envidia >

§ 28. Este mismo método, a saber, la votacién por
medio de bolas, debe ser aplicado en el Consejo de sin-
dicos y en los demis.

En cuanto al derecho de convocar el Consejo de sin-
dicos y de proponer los asuntos a resolver en él, conviene
que resida en su presidente. Este, con otros diez o mds
sindicos, se congregardn diariamente para recibir las que-
jas y acusaciones secretas de la plebe contra los funciona-

10 rios y custodiar, si fuera necesario, a los acusadores **,

BT Cfr, VI, 16 (en la monarqufa) y nota 115.

28 Las Opera posthuma dicen «accusatores asservandoss; los
Nagelate Schriften, en cambio: «de beschuldigden te beschutten»,
Gebhardt (ndm. 2) no cree correcta ninguna forma (p. 428),
y de hecho, mantiene en el texto la primera redaccién; pero en

De la aristocracia 183

asi como para convocar el Consejo, incluso antes de la fe-
cha fijada para su sesién habitual, si alguno de ellos esti-
mara que existe peligro en la demora. Dicho presidente
y los miembros que se reGnen diariamente con él, deben
ser elegidos por el Consejo Supremo y, como es obvio,
de entre los sindicos y no con caricter vitalicio, sino
por seis meses, sin que puedan continuar (ni ser reelegi-
dos) hasta que pasen tres o cuatro afios. A estos Gltimos
se les asignardn, como ante bemos dicho™, los bienes
confiscados y el dinero de las multas o una parte de todo
ello. Los demas detalles relativos a los sindicos los expon-
dremos en el momento oportuno.

§ 29. El segundo Consejo que hay que subordinar al
Consejo Supremo, lo llamaremos Senado. Su funcién serd
administrar los asuntos publicos, por ejemplo, promulgar
las leyes del Estado, organizar la fortificacién de las ciu-
dades tal como estd prescrito, conceder los titulos a los
militares, exigir impuestos a los sibditos e invertirlos,
responder a los embajadores extranjeros y decidir a dénde
hay que enviar los propios **.

No obstante, la eleccién de los propios embajadores
es incumbencia del Consejo Supremo; porque hay que evi-
tar, en primer lugar, que un patricio pueda ser llamado
a algdn cargo del Estado, a no ser por el Consejo Supre-
mo, a fin de que los patricios no pretendan granjearse
el favor del Senado. En segundo lugar, hay que remitir
al Consejo Supremo todos aquellos asuntos que cambian,
de alglin modo, el actual estado de cosas, como son las
decisiones sobre la guerra y la paz; de ahi que los decre-

los «corrigenda» (p. 433) propone «accusatos» (=beschuldigden).
Como él mismo reconoce, no se trata de prender a los acusado-
res ni de proteger a los acusados (!), sino mds bien de proteger
a los acusadores para que puedan denunciar con libertad los abu-
sos de los funcionarios.

29 Texto entre paréntesis, s6lo en los Nagelate Schriften: la
alusién en § 25, pp. 333/16 ss.

240 El Senado, lo mismo que el Consejo de sindicos, tiene su
paralelo en Venecia e incluso en Holanda. Pero Spinoza restrin-
ge sus funciones en favor del Consejo Supremo o General,



184 - Capitulo VIII

tos del Senado sobre la guerra y la paz, para ser validos,
deben ser ratificados por la autoridad del Consejo Supre-
mo. Por este motivo, me inclinaria a pensar que el gra-
var con nuevos impuestos no pertenece al Senado, sino
tinicamente al Consejo Supremo.

§ 30. Para determinar el nimero de senadores hay
[336] que tener en cuenta lo siguiente. Primero, que todos los
patricios tengan la misma esperanza de alcanzar la dig-
nidad senatorial. Segundo, que, no obstante, los mismos
senadores cuyo mandato se ha cumplido, puedan, tras un
corto intervalo, ser reelegidos, a fin de que el Estado
siempre esté regido pot varones capaces y experimenta-
dos. Finalmente, que entre los senadores haya varios que
sobresalen por su sabidurfa y virtud .

Para que se cumplan estas condiciones no cabe idear
nada mejor que determinar mediante una ley que nadie
sea admitido entre los senadores antes de los cincuenta

10 afios de edad y que se elijan por un afio cuatrocientos pa-
tricios, es decir, aproximadamente la duodécima parte del
total. Dos afios después de finalizar ese mandato podrdn
ser reelegidos los mismos. De esta forma, la cuarta par-
te **, aproximadamente, de los patricios desempefiard
siempre, excepto breves intervalos, el cargo de senador.
El ndmero de senadores, junto con el de sindicos, no serd
muy inferior al ndmero de patricios que hayan llegado a
los cincuenta afios de edad **, Todos los patricios tendrin,
pues, grandes esperanzas de alcanzar la dignidad de se-

21 Cfr. notas 102 y 201.

242 Texto dudoso. Las Opera posthuma dicen «duodecima pars»;
los Nagelate Schriften «een vierde deel» (nim. 2, p. 429). Prefe-
rimos esta lectura, ya que da: 5000/4=1200; cifra que parece
coincidir con lo que dice el texto: 5000/ca. 12=400%3 (renova-
bles cada ttes afios)=1200. Es decir, que basta la cuarta parte
de los patricios para cubrir (en activo o en obligado turno de
cese, antes de ser reelegidos) los puestos de senador.

2 Dada la bajisima edad media de vida en esa época, Spinoza
supone que, para una poblacién de 250.000 habitantes (nota 100),
no habrial mucho més de 1.200 patricios (senadores) de cincuenta
afios, ni mis de 100 (sindicos=nota 230) de sesenta afios.

De la aristocracia 185

nador o de sindico y, no obstante, los mismos patricios
detentardn siempre, a excepcién, como hemos dicho, de 20
cortos intervalos, el catgo senatorial. Y asi (por lo dicho
en el § 2 de este capitulo), nunca faltardn en el Senado
varones eminentes que destaquen por su prudencia y ha-
bilidad. :

Y como esta ley no podré ser infringida sin gran envi-
dia por parte de muchos patricios, no hace falta, para ga-
rantizar siempre su eficacia, ninguna otra medida, aparte
de que cualquier patricio, que haya llegado a la edad se-
fialada, notifique este hecho a los sindicos. Estos anota-
rin su nombre en la lista de patricios destinados a ocupar
cargos senatoriales y lo leerdn en el Consei9 Supremo,
para que, con los demds de su misma categorfa, ocupe en
dicho Consejo el puesto destinado a hombres de ese rango
y que estard cerca del de los senadores *. 30

§ 31. Las ganancias de los senadores deben ser tales
que les resulte mds ventajosa la paz que la guerra. Por
eso se les asignard la centésima o la quincuagésima parte
de las mercancias que se exportan del Estado a otras re-
piones o de éstas a aquél. Pues no podemos dudar que,
de este modo, velardn cuanto puedan por la paz y procu- (337)
rardn no prolongar nunca la guerra **. Si algunos senado-
res se dedicaran al comercio, tampoco ellos estardn exen-
tos de pagar este tributo, pues no creo que nadie pueda
ignorar que tal exencién no puede ser concedida sin gran
quebranto para el comercio .

Por el contrario, hay que prohibir mediante una ley
que un senador o quien haya desempefiado esa funcién,
pueda ocupar cargo alguno en el ejército; y, ademds,
que ningin general en jefe o pretor, de aquellos que
(segtin dijimos en el § 2 de este capitulo) s6lo pueden
ser destinados al ejército en tiempo de guerra, pueda ser
nombrado, en el caso de que su padre o abuelo sea sena-

24 Cfr, § 15 v nota 97.
%5 Cfr. nota 231.
26 Cfr. VI, 12 y nota 232.




9

i

186 Capitulo VIII
dor o haya ocupado esta dignidad en los dos afios pre-
cedentes *7. No cabe duda que los patricios que no per-
tenecen al Senado, defenderdn estos derechos con todo
vigor y que, por tanto, los senadores siempre sacardn
mayores ventajas de la paz que de la guerra. Nunca
aconsejardn, pues, la guerra, a menos que lo exija una
imperiosa necesidad del Estado.

Se nos puede, sin embargo, objetar que, de este modo,
es decir, si hay que conceder tales ganancias a los sindi-
cos y senadotes, el Estado aristocrdtico no serd menos
costoso a los sibditos que cualquier régimen mondrqui-
co. No obstante, hay que sefialar que las Casas Reales
exigen mayores gastos, sin que se destinen a defender
la paz, y que nunca puede ser demasitado alto el precio
con que se compre la paz. A ello se afiade, en primer
lugar, que todo lo que en el Estado mondrquico se da
a uno o a pocos, en éste se da a muchisimos. Ademds,
los reyes y sus ministros no soportan las cargas del Es-
tado junto con los stbditos, mientras que en éste sucede
lo contrario, ya que los patricios, al ser elegidos siempre
de entre los mds ricos, aportan la mayor parte del gasto
piblico *. Finalmente, los gatos del Estado mondrquico
no provienen tanto de los gastos del rey cuanto de sus
arcanos. Porque las cargas estatales, cuando se imponen
a los ciudadanos para proteger la paz v la libertad, se
las soporta, por grandes que sean, y se las acepta en pro
de la paz. ¢Qué pueblo tuvo que pagar jamds tantos y
tan elevados tributos como Holanda? Y no sélo no que-
d6 exhausta, sino que, al revés, llegé a ser tan rica que
todos envidian su suerte. De ahi que, si los impuestos
del Estado mondrquico se destinaran a la paz, no agobia-
rfan a los ciudadanos. Es, como he dicho, el caricter se-
creto de dicho Estado el que hace sucumbir a los sib-
ditos bajo tales cargas. En efecto, la virtud de los reyes
sobresale mds en la guerra que en la paz; y quienes quie-

(i3] ren reinar ellos solos, deben poner el mdximo empefio en

27 Cfr. nota 96.

7“_3 Cfr. nota 232,

De la aristocracia 187
tener stibditos pobres *. Paso por alto otras razones ex-
puestas en su dia por el prudentisimo holandés V. H.™,
porque no hacen aqui al caso. Mi dnico propésito, en
cfecto, es describir la estructura mejor de cualquier Es-
tado.

§ 32. A las sesiones del Senado deben asistir algunos
sindicos, elegidos para ello por el Consejo supremo, pero
sin derecho a voto. Su funcién serd velar porque se res-
peten las reglas relativas a dicho Consejo y que se encar-
wuen de convocar el Consejo Supremo, cuando el Senado
tiene que trasladar a éste algin asunto. Como hemos di-
cho, en efecto, incumbe a los sindicos el supremo derecho
de convocar este Consejo y de proponerle los asuntos a
resolvet B!, Pero antes de recoger los votos sobre tales
cuestiones, el que hace entonces de presidente, expond;é
¢l estado de la cuestién y cudl es la opinién del propio
Senado sobte el asunto presentado y qué motivos la ava-
lan. Hecho esto, se recogerdn los votos por el orden de
costumbre.

§ 33. El pleno del Senado no debe reunirse diaria-
mente, sino, como todos los Consejos numerosos, en de-
terminadas fechas. Pero, como, en el interin, hay' que
despachar los asuntos del Estado, es necesario elegir un
cierto nimero de senadores que sustituya al Senado en
sus vacaciones 2. Su misién serd convocar el mismo Se-
nado, cuando fuera necesario, ejecutar sus decisiones so-
bre los asuntos publicos, leer las cartas dirigidas al Senado
y al Consejo Supremo y, en fin, deliberar sobre los asun-
tos a proponer al Senado. Pero, para que se comprenda
mejor todo esto, asi como el procedimiento general de
dicho Consejo, expondré todo el asunto con mds detalle.

29 Cfr. VII, 21 y 28 y nota 186.

Z30 T,as iniciales c)(’)rresp%nden a Johan van den Hove (1618-85),
cuya obra (nim. 85) posefa Spinoza y con la que este tratado
muestra numerosos paralelismos, particularmente en la organi-
vacién de la aristocracia {cfr. mim. 9, notas).

=1 Cfr. § 26. i

22 Cfr, § 35, pp. 339/27 ss. (cémsules) y VI, 24 (comisién
permanente de la monarquia).

20



[339]

10

188 Capitulo VIII
§ 34. Los senadores, elegidos, como he dicho, por
un afo, serdn distribuidos en cuatro o seis secciones. L
primera ocupard la presidencia del Senado durante los
tres o dos primeros meses. Terminado este perfodo, ocu:
pard ese puesto la segunda seccién, y asi en adelante,
por orden riguroso. Cada seccién ocuparé, pues, el pri-
mer puesto durante el mismo perfodo de tiempo, de
suerte que la que fue la primera durante los primeros
meses, serd la tltima durante el segundo perfodo >,

Por otra parte, hay que elegir tantos presidentes como
secciones existen y otros tantos vicepresidentes, que les
sustituyan, cuando sea necesario. Es decir, que de cada
seccién hay que elegir dos, un presidente y un vicepre-
sidente. El presidente de la primera seccién presidird
también el Senado durante los primeros meses y, en su
ausencia, le sustituird su vicepresidente, y asf hardn los
demds en el orden indicado.

Hay que elegir, ademds, a suertes o por votacién, a
algunos de la primera seccién para que sustituyan, junto
con el presidente y el vicepresidente de la misma, al Se-
nado durante sus ausencias y por el perfodo en que su
seccién ocupa el primer puesto en el Senado. Ya que,
transcurrido ese perfodo, hay que elegir de nuevo, por
sorteo o votacion, otros tantos de la segunda seccidn,
que ocupen el puesto del presidente y vicepresidente de
la primera y sustituyan al Senado, y asi en las demds
secciones.

Y no es necesario que éstos que hay que elegir, por
sorteo o votacién, cada tres o cada dos meses, y que lla-
maremos en adelante consules, sean elegidos por el Con-
sejo Supremo. En efecto, el motivo que hemos aducido
en el § 29 de este capitulo, no vale aqui y mucho menos
el del §17. Basta, pues, con que sean elegidos por el
Senado y los sindicos que estén presentes.

23 Cfr. nota 102. Si se divide el Senado en cuatro secciones,
cada una presidird tres meses; si en seis, cada una presidird sélo
dos meses.

De la aristocracia > 189

§ 35. No puedo, sin embargo, determinar con tanta
precisién el nimero de estos sustitutos. Es cietto, no
obstante, que tienen que ser tan NUMErosos cOMO para
que no puedan ser fécilmente sobornados. Pues, aunque
no deciden nada por si solos sobre los asuntos publicos,
si pueden influir en el Senado o, lo que es mucho peor,
burlarlo, proponiéndole lo que no tiene impottancia a!-
guna y ocultdndole lo que sf la tiene. Por no aludir si-
(uiera a que, si fueran demasiado pocos, la simple ausen-
cia de éste o aquél podria retrasar la gestién de los asun-
tos pablicos. Pero, a la inversa, como estos consules son
creados, porque los grandes Consejos no pueden dedi-
carse a diario a los asuntos publicos, es necesario bus-
car un término medio, de suerte que lo reducido del
niimero quede compensado por la rapidez de su actua-
cién. De ahi que, si se eligen unos treinta cénsules por
dos o tres meses, serdn mis de los que puedan ser co-
rrompidos en este breve periodo. Por eso mismo he ad-
vertido que quienes ocupan su puesto, no deben, en modo
alguno, ser elegidos sino en el preciso momento en que
unos se van y otros les suceden %,

§ 36. Hemos dicho, ademds, que la funcién de los
c6nsules es convocar el Senado, cuando algunos de ellos,
aunque sean pocos, lo juzguen necesario; proponer los
asuntos a tratar en él; clausurar sus sesiones y ejecutar
sus decretos sobre los asuntos publicos. Cémo se haya,
sin embargo, de proceder para que los asuntos no se re-
trasen mucho tiempo con indtiles discusiones, lo diré aho-
ra con brevedad.

Los cénsules deliberardn sobre qué asuntos deben ele-
var al Senado y qué medidas pricticas hay que tomar.
Y, si todos fueran del mismo parecer, que convoquen
¢l Senado y, una vez expuesta la cuestién y manifestada
su propia opinién, recogerin los votos en el orden esta-
blecido, sin esperar que otros expresen su parecer. Pero,

> Cfr. § 34, pp. 339/4 ss.

30

[340]




It

3

190 Capitulo VIII
si los cénsules propugnaran més de una opinién, la pri-
mera que serd propuesta al Senado, serd aquella que ha-
yan defendido mayor nimero de cénsules. Si dicha opi-
nién no es aprobada por la mayor parte del Senado y
de los cénsules, sino que el nimero total de los que
dudan y los que niegan, es mayor (lo cual se debe cons-
tatar, como hemos dicho, por bolas), expondrdn a conti-
nuacién aquella opinién que sigue a la primera en nu-
mero de votos, y asi con las demds.

Si ninguna opinién fuera aprobada por la mayoria del
Senado, se aplazard la sesién para el dia siguiente o una
fecha préxima, a fin de que los cénsules vean, entretanto,
si logran hallar otras medidas que sean mejor aceptadas.
Si no las hallaran o la mayor parte del Senado no las
aprobara, habrd que escuchar la opinién de cada senador.
Y, si tampoco ahora coincide la mayoria del Senado en
una de ellas, habrd que votar de nuevo cada una de las
opiniones; pero no se contardn tan sélo, como hasta aho-
ta, las bolas de los que afirman, sino también las de los
que dudan y las de los que niegan. En el caso de que
sean més los que afirman que los que dudan o los que
niegan, se dard por vilida esa opinién, y por invalida,
en cambio, si son mis los que niegan que los que dudan
o los que afirman.

Pero, si, respecto a todas las opiniones, es mayor el
niimero de los que dudan que el de los que niegan o
afirman, se unird al Senado el Consejo de sindicos. En-
tonces votaran conjuntamente sindicos y senadores, pero
s6lo se computardn las bolas afirmativas y las negativas,
prescindiendo de las que revelan indecisién %,

El mismo procedimiento se deberd observar respecto
a los asuntos que el Senado traslada al Consejo Supremo.
Hasta aqui sobre el Senado.

5 Spinoza exige, primero, mayorfa absoluta (votos afirmati-
vos mds que negativos y dudosos); después, mayorfa simple
(afirmativos més que negativos o dudosos); y, al fin, si la mayo-
ria corresponde a los dudosos..., opta porque decidan los se-

nadores junto con los sindicos (cfr. VI, 25).

De la aristocracia 191

§ 37. Por lo que respecta a la Curia o Tribunal, no
se puede basar en los mismos principios que el que existe
bajo un monarca (¢al como lo hemos descrito en el § 6
y ss. del capitulo VI). Ya que (por el § 14 de este capi-
tulo) toda consideracién de estirpes o familias es ajena
a los fundamentos del Estado aristocrdtico. Ademds, co-
mo los jueces sélo son elegidos de entre los patricios,
puede ser que, por temor a quienes les sucedan, eviten
pronunciar una sentencia inicua contra ningun patricio y
que incluso no se atrevan a castigarlos como merecen;
pero se atreverdn a todo contra los plebeyos y conver-
tirdn a los mds ricos en objeto diario de sus rapifias .

No ignoro que, por este motivo, muchos aprueban la
decisién de los genoveses de elegir a los jueces, no de
entre los patricios, sino de entre los peregrinos. Pero a
mi, que considero la cuestién en abstracto, me parece
una pretensién absurda llamar a los peregrinos, y no
a los patricios, para interpretar las leyes. Porque, ¢qué
otra cosa son los jueces sino intérpretes de las leyes?
Por eso estoy convencido que los genoveses, también en
esta cuestién, han mirado m4s a la idiosincrasia de su
pueblo que a la naturaleza de este Estado. Ahora bien,
como nosotros examinamos el tema en abstracto, debemos
idear los medios que estén mds acordes con la forma de
este régimen >,

§ 38. En cambio, por lo que toca al nimero de ‘jue-
ces, la naturaleza de este Estado no exige ninguno en
concreto. Hay que procurar, ante todo, igual que en el
Estado mondrquico, que sean més de los que pueda so-
bornar un particular. Efectivamente, su misién se limita
a velar porque ningdin particular haga injusticia a otro
y dirimir, por tanto, los litigios entre particulares, tanto
patricios como plebeyos, y aplicar las penas a los delin-
cuentes, sean patricios, sindicos o senadores, que hayan

256 Peligro similar en la monarquia, por necesidad de sacar
dinero para la guerra: VII, 21.
7 Cfr. VIII, 17 (peligro similar al dar las leyes).

[3411

10

0



[342]

1

192 Capitulo VIII
transgredido las leyes a las que todos estdn sometidos *2.
Por lo demds, los litigios que puedan surgir entre las
ciudades que pertenecen al Estado, deben ser zanjados en
el Consejo Supremo.

§ 39. En cualquier Estado el periodo de tiempo para
el que se eligen los jueces, es el mismo; ademiss, cesard
cada afio parte de ellos; finalmente, aunque no sea ne-
cesario que cada uno sea de distinta familia, hay que
evitar que dos parientes préximos ocupen a la vez un
puesto en el tribunal **,

Esta tltima norma debe ser respetada en los demds
Consejos, excepto en el supremo. En éste basta con que,
en las elecciones, se evite que nadie pueda proponer a
un pariente o que le dé su voto, si otro lo hubiere pro-
puesto, y, ademds, que nunca sean dos parientes préxi-

.mos los que sacan las bolas de la urna, cuando se trata

de nombrar a un funcionario del Estado. Esto, repito,
basta en un Consejo que consta de tan elevado niimero
de hombres y al que no se asigna ningiin emolumento
especial. Por consiguiente, como esto no causard perjuicio
alguno al Estado, serfa absurdo dar una ley por la que
se excluyera del Consejo Supremo a los parientes de to-
dos los patricios (como hemos dicho en el § 14 de este
capitulo) .

Que eso serfa absurdo, es evidente. Los patricios no
podrian dictar tal ley sin que ipso facto absolutamente
todos tenunciaran a esa parte de su derecho. De ahi
que ya no serfan los propios patricios los que velarfan
por dicha ley, sino la plebe, lo cual contradice abierta-
mente lo dicho en los §§5 vy 6 de este capitulo. Por
otra parte, la ley estatal que determina que sea una y

58 Cfr. VIII, 25, pp. 333/22 ss.: los mismos sindicos, que
velan por la observancia de la ley, estdn sometidos al Tribunal
Suggemo y, por supuesto, al Consejo Supremo (General) patricio.

Cfr. notas 103 y 146.

20 Si mantenemos el supuesto inicial de 250.000 h. y 600 fa-
milias (notas 100, 201 y 242), corresponden a cada familia:
5.000/600=8 patricios. En la hipStesis rechazada, el Consejo Su-
premo sélo tendria un miembro por cada familia.

De la aristocracia 193
la misma proporcién entre el nimero de patricios y el
de la poblacién, tiene como fin primordial que se man-
thenga el derecho y el poder de los patricios, es decir,
que. no sean tan pocos que no puedan gobernar a la mul-
titud.

§ 40. Por lo demds, los jueces deberdn ser elegidos
por el Consejo Supremo de entre los patricios, esto es
(por el § 17 de este capitulo), de entre los autores de
las leyes. Y las sentencias que ellos hayan dictado, tanto
sobre asuntos civiles como criminales, serdn vilidas, si se
ha observado el procedimiento legal y no ha habido acep-
cién de personas. Se autorizard legalmente a los sindicos
pata conocer, juzgar y dictaminar sobre este particular.

§ 41. Los emolumentos de los jueces deben ser los
mismos que hemos dicho en el § 29 del capitulo VI.
[is decir, que de cada sentencia que hayan dictado sobre
asuntos civiles, recibirdn del que perdié la causa una parte
proporcional a la suma total en litigio. En cuanto a las
sentencias sobre asuntos criminales, la tnica diferencia
serd que tanto los bienes por ellos confiscados como las
multas con que se castigan los crimenes menores, les sean
asignados a ellos solos. Pero a condicién de que nunca
les esté permitido forzar a nadie con torturas a confe-
sar ®!, De esta forma se evitard suficientemente que los
jueces sean injustos con los plebeyos y que, por miedo,
sean demasiado benévolos con los patricios. Efectivamen-
te, aparte de que este miedo estd mitigado por la simple
avaricia, encubierta del especioso nombre de justicia, los
jueces son numerosos y dan su voto, no piblicamente,
sino por bolas. De ahi que, si alguno se enojara por ha-
ber perdido la causa, no tendrd razones de culpar a un
juez determinado. Ademds, el respeto a los sindicos im-
pedird que los jueces dicten una sentencia injusta o, al
menos, absurda, y que ninguno de ellos haga nada frau-

dulentamente. Aparte de que entre tan elevado ntimero 1343

261 Cfr. nota 113,

20°

30



RN

194 Capitulo VIII

de jueces siemper habrd éste o aquél al que temen los
inicuos *2,

Finalmente, por lo que toca a los plebeyos, también
estardn suficientemente protegidos, si les estd permitido
apelar a los sindicos. Pues éstos estdn legalmente auto-
rizados, como he dicho, a conocer, juzgar y dictaminar
sobre la actuacién de los jueces. No cabe duda que los
sindicos no podrdn evitar el odio de muchos patricios y
que, en cambio, serdn muy bien vistos por la plebe, cu-
yos aplausos procurardn ganarse en cuanto les sea posi-
ble *. Para conseguirlo, no perderin ocasién alguna de
revocar las sentencias contrarias a las leyes procesuales,
de examinar la actuacién de cualquier juez y de castigar
a los transgresores. No hay nada que impresione mds
a la multtud. Que ejemplos similares rara vez puedan
presentarse no es un inconveniente, sino una grandisima
ventaja, Pues, si es cierto que una sociedad, donde se
toman diariamente medidas contra los delincuentes, estd
mal organizada (como probamos en el §2 del capitu-
lo V), también lo es que también deben ser muy raros
los casos que mds célebres se hacen.

§ 42. Los gobernadores que se envian a las ciudades
o provincias, debieran ser elegidos de la clase senatorial,
ya que la funcién de los senadores es cuidar de la forti-
ficacién, de las finanzas, del ejército, etc. de las ciuda-
des. Pero, como quienes fueron enviados a regiones un
tanto remotas, no podrdn asistir habitualmente al Sena-
do, los miembros del Senado sélo serin nombrados go-
bernadores de las ciudades fundadas en el suelo patrio.
En cambio, aquellos a los que quieran destinar a los lu-
gares mds apartados, deberdn ser elegidos entre los patri-

cios cuya edad no se aleje de la fijada para la clase sena-
torial 2

22 Cfr. § 37 y notas 256 y 231.
23 Cfr. § 23.
2% Oficio similar al procénsul (éste es el término empleado por
Spinoza) romano.

De la aristocracia 195

Pero no creo que baste esto para garantizar la paz
en todo el Estado, si las ciudades vecinas estdn totalmen-
te privadas del derecho de voto. A menos que sean tan
incapaces que se las pueda despreciar abiertamente, cosa
del todo inconcebible. Es, pues, necesario otorgar a las
ciudades vecinas el derecho de ciudadania. De cada una

de ellas se eligirdn veinte, treinta o cuarenta (pues el

nimero deberd ser mayor o menor en proporcién a la
magnitud de la ciudad), que se inscribirdn en la lista
de patricios. De éstos se debe elegir cada afio a tres,
cuatro o cinco para formar parte del Senado, y uno
para sindico con cardcter vitalicio. Los que forman parte
del Senado, serdn enviados como gobernadores a la ciu-
dad en la que fueron elegidos, en compaiiia del sindico
correspondiente *,

§ 43. Por otra parte, los jueces que deben ser des- (344

tinados a cada ciudad, deberdn ser elegidos de entre los
patricios de dicha ciudad. Pero no creo que sea necesario
tratar esto con mds detalle, dado que no concierne a los
fundamentos de esta forma concreta de Estado.

§ 44. Quienes hacen de secretarios en cualquier Con-
sejo y funcionarios similares, como no tienen derecho a
voto, deberdn ser elegidos de la plebe. Pero, como el
manejo diario de los asuntos les da un perfecto cono-
cimiento de las medidas a tomar, es frecuente que se
siga su consejo mds de lo conveniente y que la marcha
de todo el Estado dependa mds que nada de sus direc-
trices. Esto provocé la ruina de Holanda. Porque tal si-
tuacién no puede menos de suscitar la envidia de muchos
de los mejores. No cabe duda, en efecto, que un Senado,
cuya prudencia no estriba en el parecer de los senadores,
sino de los funcionarios, es frecuentado ante todo por
los miembros inactivos. La situacién de tal Estado no

%5 Esta participacién de las ciudades en estos tres Consejos
adelanta la idea de la aristocracia ‘federal’ (cap. IX), como se
insinda en § 43.

1




2

X

(345)

196 Capitulo VIII
serd, pues, mucho mejor que la de la monarquia, que
es gobernada por unos cuantos consejeros del rey (véase
sobre ello los §§ 5-7 del capitulo VI)*®,

Ahora bien, un Estado estard menos o mds expuesto
a este peligro, segiin que esté bien o mal organizado.
Porque la libertad de un Estado que no estd afincada
en bases suficientemente firmes, nunca es defendida sin
peligro. Por eso, los patricios, para evitar este peligro,
eligen de la plebe a funcionarios dvidos de fama y, cuan-
do cambia la situacién, los ofrecen en holocausto para
aplacar la ira de quienes atentan contra la libertad. En
cambio, cuando las bases de la libertad son bastante sé-
lidas, entonces los mismos patricios reclaman para si la
gloria de defenderla y procuran que la buena gestién
de los asuntos publicos dependa tnicamente de su juicio,

Al establecer las bases del Estado aristocritico hemos
observado, ante todo, estas dos condiciones, a saber, que
la plebe quedara apartada tanto de las deliberaciones
como de las votaciones (véanse los §§ 3 y 4 de este ca-
pitulo). Por eso hemos establecido que la suprema po-
testad del Estado resida en todos los patricios, la auto-
ridad, en cambio, en los sindicos y en el Senado y, fi-
nalmente, el derecho de convocar el Senado y (de pro-
ponerle) *” los asuntos relativos al bien comiin, en los
cénsules, elegidos del mismo Senado.

Si se determina, ademds, que quien hace de Secreta-
rio en el Senado o en otros Consejos, se elija por cuatro
o cinco afios, como médximo, y se le adjunta un Vicese-
cretario que sea designado por el mismo periodo y le
ayude en su trabajo; o si en el Senado no hay uno, sino
varios Secretarios, ocupado cada uno en distintos asun-

%6 No es ilégico pensar que Spinoza no sélo alude a la cafda
de Oldenbarneveldt (1619) y de Jan de Witt (1672), sino tam-
bién a Antonio Pérez (cfr. notas 158 ss., 188 ss.).

21 El texto entre paréntesis sélo se halla en los Nagelate
Schriften, pero mds amplio en palabras. En este pasaje se opo-
ne, de a)lg\’m modo, la «potestas» a la «auctoritas» (cfr. notas
1 y 201).

De la aristocracia 197
tos, nunca sucederd que el poder de los funcionarios re-
vista especial importancia. 2

§ 45. Los Tribunos del tesoro también deberdn ser
clegidos de la plebe y dardn cuenta de su gestién, no
s6lo al Senado, sino también a los sindicos.

§ 46. En cuanto a la religién, hemos tratado amplia-
mente el tema en el Tratado teoldgico-politico. Pero he-
mos omitido algunas cosas, porque no era aquél su lu-
par. Por ejemplo, que todos los patricios deben pertene-
cer a la misma religién, a saber, a la mds simple y uni-
versal, tal como la hemos descrito en dicho tratado ™.
Porque hay que evitar, ante yodo, que los mismos patri-
cios se dividan en sectas y que unos favorezcan mds a
éstos y otros a aquéllos; y que, ademds, victimas de la
supersticién, intenten quitar a los siibditos la libertad de
decir lo que sientan **.

Por otra parte, aunque hay que conceder a todo el
mundo la libertad de expresar lo que siente, hay que
prohibir las grandes concentraciones. Por eso, aunque hay
que permitir que los adictos a otra religién edifiquen
cuantos templos quieran, serdn pequefios, de una dimen-
sién determinada y situados en lugares un poco distan-
tes entre sf,

Es, sin embargo, muy importante que los templos de-
dicados a la religién patria sean grandes y suntuosos y
que sélo los patricios o senadores puedan realizar direc-
tamente el culto principal. Sélo, pues, los patricios po-
drdn bautizar, consagrar el matrimonio, imponer las ma-
nos y, en general, sélo ellos serdn reconocidos como sa-
cerdotes de los templos y como defensores e intérpretes
de la religién patria ®. En cambio ,para predicar y ad-
ministrar el erario de la iglesia y despachar los asuntos

28 Cfr. notas 66 y 132; TTP, XIV (religion catdlica o uni-
versal); Meinsma (nim. 185), cap. I y IV (libertinos y colegian-
tes en Holanda).

%9 Cfr. nota 65; TTP (nim. 177), notas 463 y 466.

0 Cfr. TTP, XIX, pp. 231 ss.

20




3t

[ 346

.30

198 Ceapitulo VIII

cotidianos, el mismo Senado eligird a algunos de la ple-
be; serdn, pues, como vicarios del Senado y a él tendrin
que darle cuentas de todo.

§ 47. He ahi cuanto se refiere a los fundamentos de
este Estado. Afiadiré ahora otros pocos que, aunque me-
nos bdsicos, también revisten gran interés. Por ejemplo,
los patricios llevardn un vestido o un hdbito especial,
por el que se les reconozca; se les saludard con un titulo
especial y todo plebeyo les cederd el puesto . Si algiin
patricio perdiera sus bienes por algin infortunio, que no
se puede evitar, vy puede probarlo claramente, le serdn
restituidos integramente de los bienes piblicos. Pero, si
consta, por el contrario, que los gasté en regalos, lujos,
juegos, prostitutas ,etc., o si tiene més deudas que pue
de pagar, perderd su dignidad y se le declarard indigno
de cualquier honor o cargo. Pues quien es incapaz de
gobernarse a si mismo y sus asuntos privados, mds inca-
paz serd de velar por las cosas publicas 2.

§ 48. Aquellos a quienes la ley obliga a jurar, evi.
tardn el perjurio mucho mejor, si se les manda jurar por
la salvacién o la libertad de la patria y por el Consejo
Supremo, que si se les manda jurar por Dios. Porque
quien jura por Dios, apuesta un bien privado, del que
sélo €l es juez. En cambio, quien apuesta con su jura.
mento por la libertad y la salvacién de la patria, jura
por el bien comin de todos, del cual no es él juez, y,
si perjura, se declara ipso facto enemigo de la patria,

§ 49. Las Academias que se fundan con los gastos
del Estado, se crean no tanto para cultivar los talentos
cuanto para reprimirlos. Por el contrario, en un Estado
libre, las ciencias y las artes se cultivan mejor, si se per-

211 Spinoza concede especial relevancia a la indumentaria, los
emblemas, los puestos, etc. (cfr. VI, 11, 13; VIII, 25, 334/1 ss.;
336/26 ss.).
M Cfr. notas 103 y 201; VII, 4, pp. 309/15 ss.; X, 7, etc.

De la aristocracia 199

mite a todo el que lo pide ensefiar publicamente, pero
asumiendo €l los gastos y el peligro de su reputacién .
Pero estos detalles y otros similares los dejo para otro
lugar. Pues aquf s6lo habfa decidido tratar de lo concer-
niente al Estado aristocrético.

713 Pese a los numerosos mecanismos de auto-regulacidén que
Spinoza impone a su Estado, da ptuebas reiteradas de su ten-
dencia liberal en lo econémico (cfr. nota 116 y VII, 21, pp. 316/
25 ss.; VIII, 24) y, aqui, en lo educativo.




[346]

bt

Cap. IX

[De la aristocracia |

§ 1. Hasta aquf hemos considerado el Estado aristo-
critico en cuanto recibe su nombre de una sola ciudad
que es la capital de todo el Estado. Ha llegado, pues,
el momento de tratar de aquel que estd formado por
varias ciudades y que, en mi opinién, es preferible al
anterior. Pero para que veamos bien las diferencias y
ventajas de cada uno, examinaremos cada uno de los fun-
damentos del Estado precedente y rechazaremos los que
no convienen a éste, sustituyéndolos por otros en los
que debe apoyatse ™,

§ 2. Y asi, las ciudades que gozan del derecho de
ciudadania deben estar construidas y defendidas de tal
suerte que no sélo no pueda cada una subsistir por si
sola sin ayuda de las otras, sino que tampoco ella pueda
separarse de las otras sin gran perjuicio para todo el Es-
tado. De este modo, en efecto, siempre se mantendrin
unidas. Aquellas ciudades, en cambio, que estdn tan mal

74 Cfr. nota 207.

De la aristocracia 201
constituidas que ni se pueden conservar ellas ni infundir
miedo a las demds, es evidente que no son auténomas,
sino que dependen totalmente de las otras %,

§ 3. Por el contrario, todo lo que hemos demostra-
do en los §§ 9 y 10 del capitulo precedente, se deduce
de la naturaleza del Estado aristocritico en general, como,
por ejemplo, la proporcién del nimero de patricios al
de la poblacién total, la edad y condiciones que deben
reunir los candidatos a patricios. De ahi que no puede
surgir diferencia alguna de que sea una o varias ciuda-
des las que detentan el poder supremo.

La organizacién del Consejo Supremo, sin embargo,
debe ser distinta en este caso. Efectivamente, si se desig-
nara una ciudad del Estado como sede de este Consejo
Supremo, serfa realmente la capital de dicho Estado. De
ahf que, o bien habria que establecer un turno entre ciu-
dades o habria que designar como sede del Consejo un
lugar que no tuviera derecho de ciudadanfa y pertene-
ciera a todas ellas por igual. Pero tanto esto como aque-
llo resulta tan fécil de decir como dificil de realizar, a
saber, que tantos miles de hombres tengan que salir con
frecuencia fuera de sus ciudades o reunirse ahora en éste
y después en aquel lugar 7.

§ 4. Ahora bien, para que podamos deducir de la
misma naturaleza y situacién de este Estado qué con-
venga hacer en este caso y c6mo haya que organizar
sus Consejos, hay que tener en cuenta lo siguiente. Cada
ciudad posee tanto més derecho que un hombre priva-
do, cuanto més poderosa es que él (por el § 4 del capt-
tulo II). Por consiguiente, cada ciudad de este Estado
(véase el § 2 de este capitulo) tiene tanto derecho al in-
terior de los muros o limites de su jurisdiccién cuanto

zs Cfr, VI, 9; VIII, 8. Ni auténomas ni indefensas.

26 De hecho, Spinoza combinard ambas soluciones: Consejo
Supremo ambulante, por igualdad y seguridad (lo contrario suce-
dia en Holanda desde 1593); Tribunal supremo y Senado, en
una ciudad sin voto (cfr. IX, 9 y 15).

(347]

10




202 Capitulo IX
poder tiene. Por otra parte, todas las ciudades de este
Estado estdn asociadas y unidas entre si, no como confe-
deradas, sino como partes de un mismo Estado 7. Cada
ciudad, sin embargo, tiene tanto més derecho que las
demds sobre el Estado cuanto mds poderosa es que ellas.
Ya que quien pretende establecer una igualdad entre co-
sas desiguales, se empefia en algo absurdo. Es muy justo
considerar que todos los ciudadanos son iguales, porque
w el poder de cada uno es insignificante en comparacién
al poder de todo el Estado. Pero el poder de cualquier
ciudad constituye una parte notable del poder del mismo
Estado y tanto mayor cuanto mayor es dicha ciudad. No
se puede, por tanto, tener a todas las ciudades por igua-
les. Por el contrario, lo mismo que el poder, también el
derggho de cada ciudad debe ser medido por su tama
fio 7,

Los vinculos con que las ciudades deben ser sujetas
para que constituyan un solo Estado, son, principalmente

(1381 (por el § 1 del capitulo IV), el Senado y el Tribunal de

justicia #. Cémo haya, sin embargo, que enlazarlas a
todas mediante estos vinculos de forma que cada una se
mantenga, en la medida de lo posible, auténoma, lo ex-
plicaré ahora brevemente.

§5. Yo entiendo que los patricios de cada ciudad,
los cuales deben ser més o menos numerosos segtin el
tamafio de la misma (por el § 3 de este capitulo), deten-
tan el derecho supremo sobre su ciudad. Ellos tienen,
ademds, la suprema potestad en orden a fortificarla, am-
pliar sus murallas, establecer impuestos, dar y abrogar

271 Se trata de un Estado o, si se quiere, en este caso (cfr,
nota 54), de una nacién, con una misma lengua y una misma
cultura (IX, 13). Por eso, quizd sea menos propio hablar de
«aristocracia federal» (cfr. nim. 6, p. 1489).

8 Cfr, VIII, 134 y 39.

7P Creemos que el texto se refiere, efectivamente, a IV, 1
(facultad de legislar e interpretar las leyes) y no a V, 1 (véase
nim. 6, pp. 1509/1028), ya que tal es la funcién del Senado
(pp. 348/27) y del Tribunal de justicia (pp. 349/18 ss.).

De la aristocracia 203
leyes y absolutamente todo cuanto estimen necesario para
conservar y engrandecer su ciudad *.

En cambio, para administrar los asuntos generales del
Estado, hay que crear un Senado exactamente en las mis-
mas condiciones expuestas en el capitulo anterior. Entre
este Senado y aquél no habré otra diferencia sino que
éste también tendrd autoridad para dirimir los litigios
que pueden surgir entre distintas ciudades. Puesto que,
como en este Estado no existe capital, los asuntos no
pueden ser resueltos, como en aquél, por el Consejo Su-
premo (véase el § 38 del capitulo precedente).

§ 6. Por lo demis, en este Estado no serd convocado

el Consejo Supremo, a menos que sea necesario reformar 2

el mismo Estado o en algiin asunto extremadamente di-
ficil que los senadores se consideren incapaces de resol-
ver. Ser4, pues, muy raro que todos los patricios se retinan
en Consejo. En efecto, la funcién principal del Consejo
Supremo es, como hemos dicho (en el § 17 del capitulo
anterior), dictar y abrogar las leyes y, ademds, elegir a
los funcionarios del Estado. Ahora bien, las leyes o de-
rechos comunes de todo el Estado, una vez establecidos,
no deben ser cambiados.

No obstante, si el momento y las circunstancias acon-
sejan establecer algiin nuevo derecho o cambiar el ya
establecido, puede estudiarse primero el asunto en el Se-
nado. Una vez que el Senado haya llegado a un acuerdo,
enviard emisarios a las ciudades para que expliquen a
los patricios de cada ciudad la opinién del Senado. Si la
mayoria de las ciudades coincidieran con la opinién del
Senado ®!, ésta quedard sancionada; de lo contrario, que-
dar4 sin valor. El mismo procedimiento habrd de seguir-
se para elegir a los jefes del ejército y para enviar em-
hajadores a otros reinos, asf como para dar normas sobre
la declaracién de guerra o sobre la aceptacién de con-
diciones de paz.

0 Cfr. VIII, 29.
21 Cf.t VI, 25.

11



[349)

1

204 Capftulo IX

Sin embargo, para elegir a los demds funcionarios del
Estado, como (segin hemos probado en el § 4 de este
capitulo) cada ciudad debe mantener su autonomia, cuan-
to le sea posible, y alcanzar en el Estado tanto mis de-
recho cuanto méds poderosa es que las demds, se habrd
de seguir este otro procedimiento. Los senadores deben
ser elegidos por los patricios de cada ciudad. Es decir,
los patricios de una determinada ciudad eligirdn en su
Consejo un determinado nimero de senadores de entre
sus ciudadanos, que estard en la proporcién de 1: 12
respecto al nimero total de patricios de dicha ciudad
(véase el § 30 del capitulo precedente) *. Indicardn, ade-
més, quiénes quieten que pertenezcan a la primera, se-
gunda, tercera, etc. seccién. Los patricios de las otras
ciudades eligirdn del mismo modo un nimero mayor o
menor de senadores, seglin sea su poblacién, y los divi-
dirdn en tantas secciones como tiene, segin dijimos, el
Senado (véase el § 34 del capitulo anterior). De ahi re-
sultard que en cada seccién de senadores habrd més o
menos de una ciudad, segiin el tamafio de la misma.
Pero los presidentes de las secciones y sus sustitutos,
como su nimeto es menor que el de ciudades, deben
ser elegidos a suertes por el Senado de entre los cén-
sules #

También se seguird el mismo procedimiento para ele-
gir los Jueces supremos del Estado, es decir, que los
patricios de cada ciudad eligirdin de entre sus colegas
mds o menos jueces, en proporcién al nimero total de
sus habitantes.

Si se hace asf, se logrard que cada ciudad sea lo mds
auténoma posible en la eleccién de sus funcionarios y
que cada una alcance tanto més derecho, lo mismo en el
Senado que en el Tribunal de justicia, cuanto méds pode-
rosa es. Suponiendo, claro estd, que el procedimiento se-
guido por el Senado y por el Tribunal de justicia para

22 Cfr. nota 242: 5000/12=400 senadores.
23 Spinoza supone que su Estado tiene mds de 12 ciudades
(nota 253) y menos de 30 (cénsules=VIII, 35).

De la aristocracia 205
resolver los asuntos publicos y para dirimir los pleitos
coincide exactamente con el descrito en los §§ 33 y 34
del anterior capitulo.

§ 7. Por otra parte, los jefes de las cohortes y los
tribunos militares también deben ser elegidos de entre
los patricios ®*, Pues as{ como es justo que cada ciudad,
en proporcién a su tamafo, tenga que alistar determi-
nado nimero de soldados para comin seguridad de todo
el Estado, también es justo que cada ciudad pueda ele-
gir de entre sus patricios, y en proporcién al ndmero de
legiones que tiene que alimentar, tantos tribunos, jefes,
portaestandartes, etc. como son necesarios para dirigir
aquella parte del ejército que proporciona al Estado.

§ 8. EI Senado no impondrd ningiin impuesto a los
stibditos. Los recursos que, por decreto del Senado, sean
necesarios para gestionar los asuntos publicos, los recla-
mari el propio Senado, no a los siibditos, sino a las ciu-
dades. Y cada ciudad deberd cargar con una parte ma-
yor o menor de los gastos, en relacién a su tamaifio.
Los patricios de cada ciudad exigirdn a sus conciudada-
nos esa parte de la forma que prefieran, ya sea llamédn-
doles 2 censarse, ya sea (como resulta mds justo) impo-
niéndoles contribuciones

§9. Ademi4s, aunque no todas las ciudades de este
Estado sean maritimas ni los senadores procedan de sélo
ciudades maritimas, se les pueden asignar a ellos los
mismos emolumentos descritos en e/ § 31 del capitulo

%4 Este dato parece contradecir el dado en: VIII, 9, pp. 327/
26. M. Frances, slgmendo a Wernham, sugiere o un lap.ms de
Spinoza o, incluso quizd, un manejo de los editores (ndm. 6,
pp. 1509/1028). Quizd se trate de una simple imprecisién, en
cuanto que elegir los jefes de entre los patricios no excluye que
algunos puedan no ser patricios, pues no dice «ex solis patri-
ciisy. Adpemés los patricios son aqui méds numerosos: IX, 14,
pp. 352/1 ss.; 15, p. 353.

25 Cfr. nota 121; VIII, 29.

30

[350]



i

206 Capitulo IX
precedente ™. A ese fin cabe idear medios, acordes con
la estructura del Estado, que vinculen mds estrechamente
a las ciudades entre sf.

Todo lo demds, relativo al Senado, al Tribunal de jus-
ticia y a todo el Estado en general, tal como lo he ex-
puesto en el capitulo anterior, se debe aplicar también
a este Estado. Y asi vemos que en un Estado que consta
de varias ciudades, no es necesario designar ni una fecha
ni un lugar concreto para convocar el Consejo Supremo.
En cambio, al Senado y al Tribunal de justicia hay que
destinarles una sede en un pueblo o en una ciudad que
no tenga derecho a voto . Pero retorno de nuevo a lo
relativo a las ciudades como tales.

§ 10. EI procedimiento que seguird el Consejo Su-
premo de una sola ciudad para elegir a los funcionarios
de la ciudad y del Estado y para tomar resoluciones so-
bre sus asuntos, deber ser el mismo que he descrito exn
los §§ 27 y 36 del capitulo anterior. Pues los motivos
son idénticos aqui que alli.

Por otra parte, a este Consejo deberd estar subordi-
nado el Consejo de sindicos, el cual guardard con él la
misma relacién que el Consejo de sindicos del capitulo
precedente con el Consejo de todo el Estado. Dentro de
los limites jurisdiccionales de la ciudad, su funcién tam-
bién serd la misma y recibird los mismos emolumentos.
Pero, si la ciudad es pequefa y, por tanto, el mimero de
patricios tan exiguo que sélo se puede nombrar a uno
o dos sindicos, como dos no pueden formar un Consejo,
entonces el Consejo Supremo de la ciudad proporcionard
a los sindicos jueces para cada caso o se trasladari el
asunto al Consejo supremo de sindicos *. Porque de
cada ciudad se enviarin también algunos sindicos al lu-
gar donde tiene su sede el Senado para que observen si

#6 Spinoza supone que el comercio es maritimo, porque pien-
sa_en la Holanda de su época.
287 Cfr. nota 276.

%8 Serfa el caso de una ciudad de 5000 h/50=100 patri-
cios/50=2 sindicos.

De la aristocracia 207
se respetan plenamente los derechos de todo el Estado
y asistan a sus sesiones sin derecho ‘a voto.

§11. Los cénsules de las ciudades también deben
ser elegidos por los patricios de dicha ciudad, y ellos
constituirdn, por asi decitlo, su Senado. No puedo, sin
embargo, ni creo que sea necesario determinar su nime-
ro®, dado que los asuntos més importantes de dicha
ciudad son gestionados por su Consejo Supremo, y los
que se refieren a todo el Estado, por el Senado estatal.
Por otra parte, si los cdnsules son pocos, es necesario
que emitan el voto piblicamente en su Consejo y no
por bolas como en los grandes Consejos. Efectivamente,
en los pequeios Consejos en los que se vote en secreto,
cualquier miembro més avisado podrd descubrir sin di-
ficultad al autor de cada voto y burlar con diversos arti-
lugios a los mds confiados *.

§12. En cada ciudad, su Consejo Supremo nombra-
r4, ademds, jueces; pero su sentencia podri ser apelada
ante el Tribunal Supremo del Estado, excepto en el caso
del reo puablicamente convicto o del deudor confeso.

§13. Sélo nos resta, pues, hablar de las ciudades
que no son auténomas. Si estdn fundadas en la misma
provincia o regién del Estado y sus habitantes tienen
la misma nacionalidad y la misma lengua, deben ser con-
sideradas, igual que las aldeas, como partes de las ciuda-
des vecinas. Cada una deber4 estar, pues, bajo el régimen
de esta o aquella ciudad que sea auténoma®'. Y la razén
es que los patricios no son elegidos por el Consejo Su-
premo de dicho Estado, sino por el Consejo Supremo de
cada ciudad, y serdn mis o menos en cada una, segln
¢l nimero de habitantes comprendidos en los limites de

2 Sin duda, porque su mimero serfa demasiado reducido,
ya que supone qul;osélo existen 30 en el Estado (VIII, 35, 339/
25 ss.). Corresponderfa 1 cénsul por 8.350 h.

20 Cfr, nota 115.

%1 Cfr. notas 275 y 277.

(351

(}]




kLl

352]

208 Capitulo IX
su jurisdiccién (por el §5 de este capitulo). Es, por
tanto, necesario que la poblacién de la ciudad que no
es auténoma, sea afiadida al censo de la poblacién de
otra que es auténoma y que dependa de su gobierno.

En cambio, las ciudades conquistadas por derecho de
guerra y que han sido agregadas al Estado, o serdn aso-
ciadas al Estado en calidad de vencidas y le estardn suje-
tas por tal favor, o se enviardn a ellas colonos con dere-
cho de ciudadania y sus gentes trasladadas a otras par-
tes, o la ciudad serd totalmente destruida 22

§ 14. He ahi lo relativo a los fundamentos de este
Estado. Que su condicién es mejor que la de aquel que
recibe su nombre de una sola ciudad, lo concluyo de lo
siguiente. Los patricios de cada localidad, como acostum-
bra el humano deseo, se esforzardn en conservar y, si es
posible, aumentar su derecho tanto en la ciudad como
en el Senado. De ahi que intentardn atraerse a la mul-
titud, administrando el Estado m4s bien con favores que
con el miedo, y aumentar su propio nimero. Ya que
cuantos mds sean los patricios, mds senadores (por el § 6
de este capitulo) eligirdin de su Consejo y mds derecho
(por el mismo parigrafo) tendrén, por tanto, en el Es-
tado **, '

No importa que, como cada ciudad sélo cuida de sf
misma y envidia a las demds, surjan entre ellas frecuen-
tes discordias y pierdan el tiempo en discusiones. Pues,
si mientras los romanos deliberan, se pierde Sagunto **,
al revés, mientras unos pocos lo deciden todo segiin su

22 E] texto de las Opera posthuma reza asi: «et gens alio du-
cenda, vel omnino delenda est». En cambio, los Nagelate Schrif-
ten, més de acuerdo con VI, 35, pp. 306/5, afiaden después de
«vely el término «plaatsen», es decir, ciudades. No obstante,
el texto original si estd acorde con la prictica de la época, en
la Guerra de los treinta afios.

23 Texto de candente actualidad en Espafia por el llamado
‘Estado de las autonomias’. Spinoza sefiala que sus ventajas (pro-
ximidad a los hechos y actitud democrdtica) superan a sus po-
sibles desventajas (discrepancias e ineficacia).

Alusién a Tito Libio, Historia de Roma, XXI, 7, 1.

De la aristocracia 209
propio gusto, perece la libertad y el bien comin. Porque
los talentos humanos son demasiado cortos para poder
comprenderlo todo al instante. Por el contrario, se agu-
dizan consultando, escuchando y discutiendo y, a fuerza
de ensayar todos los medios, dan, finalmente, con lo que
buscan y todos aprueban aquello en que nadie habia
pensado antes **, (De esto hemos visto muchos ejemplos
en Holanda.) #

Y, si alguno objetara que este Estado de Holanda no
se mantuvo mucho tiempo sin un Conde® o un susti-
tuto que hiciera sus veces, que le sirva esto de respuesta.
Los holandeses creyeron que, para conseguir la libertad,
era suficiente deshacerse del Conde y decapitar el cuerpo
del Estado. Y ni pensaron en reformarlo, sino que deja-
ron todos sus miembros tal como antes estaban organi-
zados, de suerte que el condado de Holanda se quedé
sin conde, cual un cuerpo sin cabeza, y su mismo Estado
ni tenfa nombre. Nada extrano, pues, que la mayor parte
de los sdbditos no supieran en qué manos se hallaba la
potestad suprema del Estado. Y, aunque asi no fuera,
lo cierto es que quienes detentaban realmente ¢l poder
estatal, eran muchos menos de los necesarios para gober-
nar a la multitud v dominar a poderosos adversarios.
De ahi que éstos lograron a menudo amenazarles impu-
nemente y, al final, destruirles. La caida sibira de¢ su
reptblica no se produjo, pues, porque se hubicra gasta-
do indtilmente el tiempo en deliberaciones, sino por la
deforme constitucién de dicho Estado y por el escaso
nimero de sus gobernantes %,

25 Cfr. VII, 4 v notas 141 y 59, etc.

2 Texto entre paréntesis sélo en los Nagelate Schriften.

27 Cfr. nota 194.

28 A los tres o cuatro anos de la muerte de Jan de Wint
(1672) y de la caida, con él, de la ‘repuiblica holandesa’ (VIIL, 3,
p. 324), Spinoza traza su interpretacién de un siglo de historia
de Holanda. Cuando los holandeses se deshicieron del dltimo
conde (Felipe II $1598), ni lo sustituyeron por otro (a no ser
en apariencia: Oldenbarneveldt... J. de Witt) ni rcorganizaron
¢l Fstado en forma democrdtica. Dejaron, pues, ¢! Estado anti-
guo decapitado y el nuevo sin constitucién (notas 96 y 137,



210 Capitulo IX

§ 15. Este Estado aristocrdtico, en el que el poder
es detentado por varias ciudades, también es preferible
al otro, porque en él no hay que evitar, como en el ante
rior, que todo su Consejo Supremo sea sometido con un
simple golpe de mano, puesto que (por el § 9 de este
capitulo) no tiene asignado un tiempo ni un lugar fijos
para sus sesiones, Ademds, en este Estado son menos
de temer los ciudadanos; porque, donde son varias las
ciudades que gozan de libertad, no basta que quien in-
tenta abrirse camino hacia el poder, ocupe una sola ciu
dad, para conseguir el mando sobre las demds ®. Final-
mente, en este Estado son mds los que gozan de liber-
tad; pues donde reina una sola ciudad, el bien de las
demids queda supeditado a la conveniencia de la que tie-
ne el mando.

VIII, 26, fin, etc.). Por otra parte, cometieron el fallo mis pe-
ligroso, sefialado por Spinoza al referirse a casi todos los Conse-
jos: Jan de Witt (no lo menciona) permitié que el patriciado
descendicra en nimero y, por tanto, en poder (cfr. M. Frances,
mim. 6, pp. 1510/1032)

29 Cfr. notas 276 y 283-4.

Cap. X

§ 1. Una vez explicados y aclarados los principios de [353)

ambos Estados aristocrticos, nos resta investigar si exis-
te alguna causa culpable por la que puedan ser disueltos
o transformados en otros.

La causa primordial por la que se disuelven tales Es-
tados, es la que sefala el sutilisimo florentino (Discursos
sobre Tito Flavio, 1, 1. 3), a saber, que al Estado, como
al cuerpo humano, se le agrega diariamente algo que ne-
cesita cutacién; de ahi que es necesario, dice, que alguna
vez ocurra algo que haga volver al Estado a su princi-
pio, en el que comenzd a consolidarse. Si esto no se pro-
duce a su debido tiempo, sus vicios se actecentardn hasta
el punto de que no podrin ser erradicados sino con el
mismo Estado. Y esto, afiade, puede acontecer o bien
por casualidad o bien por una prudente decisidn de las
leyes 0o de un hombre de excepcional virtud *.

No cabe duda que es una razén de grandisimo peso
y que, si no se evita este inconveniente, el Estado no

300 La cita exacta es: libro III, cap. I, y el texto es casi
literal.

211

[De la aristocracia] [3%)



2

%

[354]

212 Capfrulo X
podrd subsistir por su sola virtud, sino tinicamente por
la suerte; y que, en cambio, si se ha puesto el remedio
adecuado a ese mal, no podrd sucumbir por un vicio in-
terno, sino tan sélo por una inevitable fatalidad, como
mostraremos mds claramente despuds.

El primer remedio a este mal que me venia a la men-
te, es que se creara, cada cinco afios, un dictador supremo
por uno o dos meses, el cual tendria derecho a conocer,
juzgar y dictaminar sobre la actuacién de los senadores
y de cualquier funcionario y, por consiguiente, de resta-
blecer el Estado sobre sus primeras bases. Pero quien
desea evitar los inconvenientes del Estado, debe emplear
medios que estén acordes con su naturaleza y que pue-
dan derivarse de sus fundamentos*. De lo contrario,
caerd en Escila, queriendo evitar Caribdis. Ahora bien,
es cosa cierta que todos, tanto quienes gobiernan como
quienes son gobernados, deben ser contenidos por el mie-
do al suplicio o al perjuicio para que no puedan pecar
impunemente o con ganancia. Pero, a la inversa, también
es cierto que, si este miedo fuera igual para los hombres
buenos y los malos, el Estado correrfa inevitablemente
un gravisimo peligro *2,

Dado, pues, que la potestad dictatorial es absoluta, no
puede menos de resultar temible a todos, sobre todo si
el dictador fuera nombrado en una fecha fija, como se
exige. Porque, en ese caso, cualquier hombre ambicioso
de gloria buscaria con todo afdn ese honor; y porque es
cierto, ademds, que en tiempo de paz no se mira tanto
la virtud como la opulencia, y que, por tanto, cuanto
mds soberbio es uno, més fdcilmente alcanza los honores,
Quizd por esto acostumbraban los romanos a nombrar
al dictador, no en una fecha fija, sino cuando una cir-
cunstancia fortuita les obligaba a hacerlo. Y, no obstan-

301 Una especie de super-sindico serfa algo asf como un monar-
ca absoluto (pp. 354/8 ss.), lo cual estaria en abierta contradic-
cién con la monarquia constitucional y con la aristocracia pa-
tricia disefiadas por Spinoza, fundadas en Consejos numerosos,

32 Cfr. notas 180-1, 188 y ss. (Aragén) y 201.

De la aristocracia 213
te, el tumor del dictador®®, por citar las palabras de
Cicerdén, resultaba desagradable a las personas de bien.
Y con razén, pues, como esta potestad dictatorial es exac-
tamente la misma que la de un rey, puede transformarse,
no sin gran peligro para el Estado, en mondrquica, aun-
que sélo sea por breve tiempo **.

Afiddase a ello que, si no se sefiala una fecha fija para
nombrar al dictador, no habrfa un intervalo fijo entre uno
y otro dictador, cosa que nos ha parecido indispensable,
y se tratarfa, por tanto, de algo sumamente vago, que
se podria ficilmente descuidar. Por consiguiente, a me-
nos que esta potestad dictatorial sea eterna e invariable,
en cuyo caso no se puede pasar a un solo individuo, man-
teniendo la misma forma de Estado, dicha potestad serd
en sf misma demasiado incierta y también, por tanto, la
salvacién y la conservacién del Estado*®.

§ 2. No cabe, sin embargo, la menor duda de que
(por el § 3 del capitulo VI), si la espada del dictador se
pudiera mantener siempre en alto, conservando la misma
forma de Estado, y amenazara tan sélo a los malos, nun-
ca los vicios cobrarfan tal fuerza que no pudieran ser
destruidos o corregidos. :

Para cumplir, pues, todas estas condiciones hemos di-
cho que hay que subordinar al Consejo Supremo el Con-
sejo de sindicos. Ya que asi dicha espada dictatorial es-
tar4 siempre en poder, no de una persona natural, sino

social ¥, cuyos miembros serdn tantos que no puedan

33 F] texto original de Cicerén, Epistola ad Q. fratrem, dice
«rumor» y no «tumor». Puede tratarse de una errata de trans-
cripcién o quizd mejor de un juego irdénico de Spinoza.

4 Cfr. VIII, 17, pp. 331/7 ss. y nota 96 (en un solo dfa
podria cambiar la forma de Estado, dice Spinoza). A

35 Cfr. notas 137 y 299: peligro contrario, es decir, Estado
sin constitucién o forma precisa.

%6 Unica vez que emplea Spinoza la palabra «persona» en esta
obra: cfr, notas 59, 63 y 71; CM, II, 10, pp. 264/10 ss. y Ep.
12A (1663, a L. Meyer) = texto castellano en nuestra traduccién
del Epistolario, de préxima aparicién en esta misma editorial, pues
no fue recogido en el vol. IV de nim. 4.

i}




214 Capitulo X

repartirse entre si el Estado (por los §§1 y 2 del ca
pitulo VIII) ni confabularse para un crimen. A ello se
afiade que los sindicos tienen prohibido ocupar otros car-
gos del Estado, no pagan impuestos para el ejército y,
finalmente, son de tal edad que prefieren lo presente
30 y seguro a lo nuevo y arriesgado. De ahi que no cons-
tituyen peligro alguno para el Estado; sino que sélo pue-
den infundir miedo a los malos. Y asi serd de hecho, ya
que cuanto mds débiles son para realizar crimenes, mds
fuertes son para reprimir la maldad. Pues, aparte de que
pueden oponerse al mal en sus comienzos (porque el
Consejo es eterno), son bastante numerosos como para
[355) atreverse, sin temor a la envidia, a acusar y condenar
a tal o cual poderoso; sobre todo, porque dan su voto
por medio de bolas y la sentencia es dictada en nombre
de todo el Consejo*”.

§ 3. Pero también en Roma eran perpetuos los tri-
bunos de la plebe y, sin embargo, fueron incapaces de
contener el poder de un Escipién. Y, ademds, tenfan
que trasladar al Senado lo que ellos consideraban bene-
ficioso, y con frecuencia eran burlados por los senadores,
quienes procuraban que la plebe favoreciera mds a quien
ellos menos temian. Afddase a ello que la autoridad de
los tribunos frente a los patricios estaba respaldada por

10 el favor de la plebe y cuantas veces la congregaban, pare-
cian provocar una sedicién mids bien que convocar un
Consejo. Ahora bien, todos estos inconvenientes no tie-
nen cabida en el Estado que nosotros hemos descrito
en el capitulo precedente **.

§4. Lo cierto es que esta autoridad de los sindicos
tan sélo puede conseguir que se mantenga la forma del

%7 Los sindicos, y no un dictador, son los verdaderos garan-
tes del orden constitucional: cfr. VIII, 40, pp. 343/5 ss. Sobre
la alusién a la edad, véase notas 114 y 243.

3;'4 3Sobre la asociacién entre sindicos y plebe, cfr. VIII, 41,
p. 3

De la aristocracia 215

Estado e impedir, por tanto, que se infrinjan las leyes
y que alguien pueda sacar una ganancia de la infraccién.
No podri, sin embargo, evitar que se infiltren los vicios
que no pueden ser prohibidos por una ley **, como son
aquellos en que caen los hombres que gozan de tiempo
libre y de los cuales no rara vez se sigue la ruina del
Estado. Porque los hombres en la paz, tan pronto depo-
nen el miedo, se transforman paulatinamente de feroces
y bérbaros en civilizados o humanos, y de humanos en
blandengues e inactivos, Lejos de emularse unos a otros
en la virtud, se emulan en la fastuosidad y en el lujo.
Pronto comienzan, pues, a sentir hastio de las costum-
bres patrias y a adoptar las ajenas, es decir, a ser es-
clavos *°.

§ 5. Para evitar estos males, muchos han intentado
dar leyes controlando el gasto, pero en vano. Porque
todos los derechos que se pueden conculcar sin hacer
injuria a otro, son objeto de burla; y estén tan lejos de
frenar los deseos y apetencias de los hombres, que mds
bien los intensifican. Siempre nos empefiamos en lo pro-
hibido y deseamos lo que se nos niega®'. Y nunca falta
a los hombres ociosos talento para eludir las leyes que
se dictan sobre cosas que de ningin modo se pueden
prohibir, como son los banquetes, los juegos, los adornos
y otras cosas similares, ya que sélo su exceso es malo
y hay que medirlo por la fortuna de cada uno, sin que
se lo pueda determinar por ninguna ley universal.

§ 6. Concluyo, pues, que aquellos vicios ordinarios
de la paz, a que aqui nos referimos, nunca deben ser
directa, sino indirectamente prohibidos. Es decir, que

39 Pese a la minuciosidad de la organizacién estatal antes di-
sefiada, Spinoza sabe bien que las leyes deben ser generales:
cfr. TTP, XX, p. 243; cfr. nota 273. b

310 Sobre- la gcil asociacién entre paz, inercia y vicio, véase
VII, 27 (nobles), VII, 22 (militares) y nota 116 (funcionarios).

31 Texto de Ovidio, Amores, 111, 7, 1: «nitimur in vetitum
semper, cupimusque negataw.

20




216 Capftulo X

135) hay que poner tales fundamentos al Estado, que de ahf

se siga, no que la mayorfa procuten vivir sabiamente
(pues esto es imposible), sino que se guien por aquellos
sentimientos que llevan consigo la mayor utilidad del
Estado. Hay que poner, pues, el médximo empefio en
que los ricos, si no son parcos, sean, al menos, avaros.
Porque no cabe duda que, si este sentimiento de ava-
ricia, que es universal y constante, es fomentado con el
deseo de gloria, la mayoria de los hombres pondrin el
méximo interés en aumentar sus posesiones sin caer en
ignominia, a fin de alcanzar los honores y evitar el total
desprestigio **2.

§ 7. Ahora bien, si prestamos atencién a los funda-

i mentos que hemos explicado en los dos capitulos pre-

X

cedentes para las dos formas de Estado aristocritico,
constataremos que eso justamente se deriva de ellos. Por-
que el nimero de gobernantes es tan elevado en ambos,
que la mayor parte de los ricos tienen la via abierta al
gobierno y a los honores del Estado. Y, si se decide, ade-
miés (como dijimos en el § 47 del capitulo VIII), que
los patricios que deben mds de lo que pueden pagar, sean
destituidos de su dignidad y que a aquellos que perdie-
ron sus bienes por algin infortunio, les sean restituidos
en su integridad, no hay duda que todos se esforzarin
cuanto puedan en conservar sus bienes. Por otra parte,
no anhelardn las costumbres extranjeras ni sentirdn has-
tio por las patrias, si se establece por ley que los patri-
cios y cuantos aspiran a puestos honorificos, se distingan
por un traje especial (véase al respecto los §§ 25 y 47
del capitulo VIII)*",

Aparte de éstas, en cualquier Estado se pueden idear
otras medidas, acordes con la naturaleza del lugar y la
idiosincrasia del pueblo. Pero se velard, en primer lugar,
porque los stibditos cumplan su deber espontineamente,
més bien que forzados por la ley.

32 Cfr. notas 5 (afectos activos) y 273 (economia liberal).

313 Cfr. VIII, 47 y notas 271-2.

De la aristocracia 217

§ 8. Efectivamente, el Estado que pone su miximo
empefio en que los hombres sean. conducidos por el mie-
do, carecerd mds bien de vicio que poseerd virtud. Y,
sin embargo, los hombres deben ser guiados de forma
que les parezca que no son guiados, sino que viven se-
gin su propio ingenio y su libre decisién, hasta el punto
que sélo les retenga el amor a la libertad, el afén de
acrecentar sus bienes y la esperanza de alcanzar los ho-
nores del Estado **.

Por lo demds, las estatuas, los emblemas y otros in-
centivos de la virtud més bien son signos de esclavitud
que de libertad, pues es a los esclavos y no a los libres
a quienes se otorgan premios por su virtud. Reconozco,
sin duda, que los hombres se estimulan con estos alicien-
tes. Pero asi como, en un comienzo, estas distinciones
se conceden a relevantes personalidades, asi, después, al
crecer la envidia, las reciben gentes inttiles y engreidas
por sus muchas riquezas, con la consiguiente indignacién
de todos los hombres de bien. Por otra parte, quienes
ostentan las condecoraciones y estatuas de sus padres, se
creen ofendidos, si no se los prefiere a los demds. Final-
mente, dejando aparte otras cosas, es cierto que la igual-
dad, cuya pérdida lleva automdtica y necesariamente con-
sigo la pérdida de la comin libertad, no puede, en modo
alguno, ser conservada desde el momento que el derecho
piblico otorga a un hombre, eminente por su virtud, ho-
nores especiales ¥,

§ 9. Sentado esto, veamos ya si estos Estados pue-
den ser destruidos por alguna causa culpable. Sin duda
que, si algin Estacﬁ)o puede ser eterno, necesariamente
serd aquel cuyos derechos, una vez correctamente esta-
blecidos, se mantienen incélumes. Porque el alma (ani-
ma) del Estado son los derechos. Y, por tanto, si éstos
se conservan, se conserva necesariamente el Estado. Pero

34 Cfr, V, 6; VII, 6, etc.

315 Spinoza es favorable a los emblemas que incitan al cum-
plimiento del deber (cfr. nota 271), pero no a las condecoracio-
nes por el deber cumplido, ya que implican discriminacién.

30

[357)




218 Capitulo X

10 los derechos no pueden mantenerse incélumes, a menos
que sean defendidos por la razén y por el comin afecto
de los hombres; de lo contrario, es decir, si sélo se apo-
yan en la ayuda de la razén, resultan ineficaces y fécil-
mente son vencidos . Habiendo probado, pues, que los
derechos bdsicos de las dos formas de Estado aristocrd-
tico estdn acordes con la razén y el comin afecto de los
hombres, ya podemos afirmar que, si hay algin Estado
eterno, necesariamente son éstos, o que, al menos, no
pueden ser destruidos por ninguna causa culpable, sino
tan sélo por una fatalidad inevitable *".

§ 10. Se nos puede, no obstante, replicar que, aunque
los derechos del Estado, anteriormente expuestos, sean
defendidos por la razén y por el comiin afecto de los
hombres, eso no impide que sean alguna vez vencidos.

2 Porque no hay ningtin afecto que no sea vencido alguna
vez por un afecto més fuerte y opuesto, ya que vemos
que el temor a la muerte es vencido con frecuencia por
el deseo de un objeto ajeno. Quienes, presa del terror,
huyen del enemigo, no pueden ser detenidos por miedo
a ninguna otra cosa, sino qu se precipitan en los tios
y se arrojan al fuego, con tal de escapar del hierro ene-
migo. De aqui que, aunque la sociedad esté bien orga-
nizada y los derechos perfectamente establecidos, en los
momentos de extrema ansiedad para el Estado, cuando
(como suele suceder) todos son presa de un terror de
pénico, todos aprueban lo que les aconseja el miedo pre-
sente, sin pensar para nada en el futuro ni en las leyes.
Todos los rostros se vuelven entonces hacia el varén
célebre por sus victorias y le eximen de las leyes; v,

w dando con ello el peor ejemplo, le prorrogan el mando
y confian todos los asuntos piiblicos a su fidelidad. Esto,
justamente, trajo la ruina del Estado Romano.

316 Cfr. nota 139 (anima); 1, 5; 11, 5 y notas 136 y 312 (pa
sién y razén).

37 La idea de la eternidad de los Consejos numerosos (go-
biernos democrdticos), afirmada en principio (VIII, 3, pp. 325/
10 ss.), admite aqui sus posibles limites.

De la aristocracia 219

Para responder a esta objecién, digo, en primer tér-
mino, que en un Estado bien organizado no se produce
tal terror sin que exista una causa proporcionada. Por
tanto, ese terror y la consiguiente confusién no se pue-
den atribuir a ninguna causa que pudiera ser evitada
por la prudencia humana. Hay que advertir, ademds,
que en un Estado como el que hemos descrito en los
capitulos precedentes, no puede acontecer (por los §§ 9
y 25 del capitulo VIII) que tal o cual individuo brille
tanto por su fama, que atraiga hacia €l todas las miradas.
Antes al contrario, es inevitable que tenga otros rivales,
a los que apoyen otros muchos. Asf, pues, aunque el te-
rror provoque cierta confusién en el Estado, nadie, sin
embargo, podrd traicionar las leyes y nombrar, contra
derecho, a alguien para detentar el supremo mando mi-
litar, sin que, al momento, protesten quienes proponen
a otros candidatos. De ahf que, para dirimir la contienda,
ser4 necesario recurrir finalmente a las leyes ya estable-
cidas y por todos aceptadas y ordenar las cosas del Es-
tado conforme a las leyes en vigor **.

Puedo, pues, afirmar, sin restriccién alguna, que tanto
el Estado en el que sélo una ciudad detenta el poder,
como aquel, sobre todo, en el que lo detentan varias
ciudades, es eterno; o, en otros términos, que no puede
ser disuelto o transformado en otro por ninguna causa
interna.

38 En la monarqufa, cuando existen discrepancias insuperables
en el Consejo, la tltima palabra corresponde al rey (notas 105
y 144); en fa aristocracia, en cambio, a la ley (cfr. I, 6; Vi, 3
en relacién a VIII, 19). El gobierno de Jan de Witt habria qe_[do
por no haber previsto legalmente una alternativa no militar
(nota 298).

[358])




(3581

Cap. XI [De la democracia]

§ 1. Paso, finalmente, al tercer Estado, el cual es
totalmente absoluto y que llamamos democritico. Su prin-
cipal diferencia del Estado aristocritico consiste, segtin
hemos dicho **, en que, en éste, sélo depende de la vo-
luntad y libre eleccién del Consejo Supremo el que se
nombre a este 0 a aquel patricio. Nadie tiene, pues, de-
recho hereditario a votar ni a ocupar cargos del Estado
ni puede reclamarlo en virtud de algin derecho, como
sucede en el Estado de que aquf hablamos. En el Estado
democritico, en efecto, todos los que nacieron de padres
ciudadanos o en el solio patrio, o los que son benemé-
ritos del Estado o que deben tener derecho de ciudada-
nfa por causas legalmente previstas, todos éstos, repito,
con justicia reclaman el derecho a votar en el Consejo
Supremo y a ocupar cargos en el Estado, y no se les
puede denegar, a no ser por un crimen o infamia .

3 Cee. VI, 1;
0 Cfr. VI, 11 y 21, fin; VIII, 14, pp. 330/22 ss.

220

De la democracia 221

§ 2. Si se establece, pues, por ley que sélo los an-
cianos que hayan llegado a cierto -afio de edad, o que
sélo los primogénitos, tan pronto se lo permita la edad,
o que sélo aquellos que contribuyen al Estado con cierta
suma de dinero, tengan derecho a votar en el Consejo
Supremo y a administrar los asuntos del Estado, en to-
dos estos casos el Estado deberd llamarse democritico,
aunque pudiera suceder que el Consejo Supremo constara
alguna vez de menos ciudadanos que el del Estado aris-
tocritico antes descrito. Pues en todos esos casos los
ciudadanos destinados a gobernar el Estado no son ele-
gidos como los mejores por el Consejo Supremo, sino
que se destinan a esa funcién por ley **'.

Aunque estas formas de*Estado, en las que no se des-
tinan al gobierno los mejores, sino los que, por fortuna,
son mds ricos o han nacido los primeros, parezcan estar
én desventaja respecto al Estado aristocrdtico, si se mira,
sin embargo, a la prictica o a la comin condicién hu-
mana, se verd que la cosa viene a lo mismo. A los pa-
tricios, en efecto, siempre les parecerdn los mejores quie-
son son ricos o estdn unidos a ellos por la sangre o la
amistad. Evidentemente, si los patricios fueran de tal
condicién que eligieran a sus colegas sin dejarse llevar
pot ningin sentimiento, sino por el solo amor al bien
piiblico, no habrfa Estado alguno que fuera comparable
al aristocritico. Pero la experiencia basta para hacer ver
con todo tipo de datos que la realidad es todo lo con-
trario, especialmente en las oligarquias, donde la volun-
tad de los patriicos, pot falta de rivales, estd libre de
toda ley. Porque en éstas los patricios se esmeran en
alejar del Consejo a los mejores y se buscan como cole-
gas en el Consejo a aquellos que estdn pendientes de
sus labios. De ahf que en semejante Estado las cosas

2 La diferencia entre aristocracia y democracia no reside en
el nimero ni en la calidad de gobernantes, sino en si éstos son
designados por votacién “ad-casum’ o por ley eral (cfr. VIII,
14). La diversidad de Consejos, la multitud y distribucién de sus
miembros y los mecanismos de las votaciones obedecen, pues, en
Spinoza a una inspiracién democrdtica (notas 102-3, 273, etc.).

[359]

10




222 Capitulo XI De la democracia 223

Inarcher} .mui:iho pfior,d ]ulstamente porque la eleccién de comprobar que ello se deriva de su 'debilidad. Pues no ||
os patricios depende de la voluntad absoluta de algunos, ha sucedido en parte alguna que reinaran a la vez los
es decir, de una voluntad libre C_le toda ley *. Pero vol- hombres y las mujeres, sino que en cualquier punto de
vamos a nuestro punto de partida. la tierra donde se hallan l'iombres y mujeres, vemo; que
: los hombres gobiernan y las mujeres son gobernadas
§3. Porlo d:cbo. en el pardgrafo anterior estd claro que, de esta fgorma, ame)s Sexos ’viven en cgoncordia. 1,’03;
20 que'podemos concebxr. varios géneros de Estado demo- el contrario, las amazonas que, segiin una conocida tra-
Zi-iaiuco.’Pcro no es mi propésito tratar de cada uno de dicién, reinaron en otro tiempo, no soportaban que los
- odOS, TlﬂO tan §0_10 de aquel en el que absolutamente varones moraran en el suelo pa_\trio. sino que unicamente
os los que tnicamente estdn sometidos a las leyes alimentaban a las hembras, mientras que daban muerte
patrias y son, ademds, auténomos y viven honradamente, a los machos que habian parido .
HERER derecho a votar en el Consejo Supremo y a desem- Ahora bien, si las mujeres fueran iguales por natu-
gel}ar cargos en el Estado *®. Digo expresamente los que raleza a los varones v poseyeran igual fortaleza de 4nimo
dnicamente estin sometidos a las leyes patrias, a fin de e igual ralento (tal es el mejor indice del poder y, por
excluir a los peregrinos, puesto que se supone que de- tanto, del derecho humano), sin duda que, entre tantas
penden de otro Estado **. He dicho, ademis, que, aparte y tan diversas naciones*®, se encontrarfan algunas, en
de estar sometidos a las leyes del Estado, sean en lo que ambos sexos gobernaran por igual, y otras, en que
dfemés auténomos, a fin de excluir a las mujeres y a los los varones fueran gobernados por las mujeres y fueran
siervos, que estdn bajo la potestad de los varones y de educados -de forma que su poder intelectual fuera me-
los sefiores, y también a los nifios y a los pupilos mien- nor. Pero, como esto no sucedié en parte alguna, podemos
tras estdn bajo la potestad de los padres y de los tuto- afirmar rotundamente que las mujeres no tienen, por na-
% res*”. He dicho, finalmente, que viven honradamente, turaleza, un derecho igual al de los hombres, sino que,
para que queden excluidos, ante todo, quienes son infa- por necesidad, son inferiores a ellos. No puede, por tan-
mes a consecuencia de un crimen o de algin género ver- to, suceder que ambos sexos gobiernen a la par y, mu-
onzoso de vida
g o™, cho menos, que los varones sean gobernados por las
’ mujeres.

§ 4. .Mas quiz4 pregunte alguno si acaso las mujeres Y, si consideramos, ademds, los afectos humanos, a
estdn bajo la potestad de los hombres por naturaleza saber, que los hombres casi siempre aman a las muje-
o por ley. Ya que, si ese hecho sélo se fundara en una res por el solo afecto sexual y que aprecian su talento
ley, ninguna razén nos forzaria a excluirlas del gobierno. y sabidurfa en la misma medida en que ellas son her-
Ahora bien, basta consultar a la misma experiencia para mosas; y que, ademds, los hombres soportan a duras pe- 2

32 Spinoza denuncia, una vez més (VIII, 2 y 39), el mecanis- 32 Cfr. Q. Curcio (91), VI, 4, 17; 5, 24-32: la reina de las
mo por el que la llamada aristocracia (los mejores) se transfor- amazonas, en la costa del mar Negro, hace detenerse a Alejandro
mamen C?rhg%rfluflal far\x;lllli;r f4en plutocracia (cfr. notas 201 y 232). Ma%no para tener algin hijo de él. . _

2 Sobre o p;rcgrinbr ;:fitc;zota e 38 Aqui y en p. 351 (291) son los dos tnicos pasajes en que

= T ¢ dr. . ’ emplea el término «natio» (cfr. nota 54): allf, en el sentido eti-

4 moldgico, de comunidad de origen; aquf, en el sentido moder-

3% Cfr. nota 323. | o, de pueblo organizado.



LA
1

224 Capfrulo XI

nas que las mujeres, que ellos aman, favorezcan de al
gin modo a otros, y hechos por el estilo, veremos sin
dificultad que no puede acontecer, sin gran perjuicio para
!a :laz, que los hombres y las mujeres gobiernen por
igu

9 Ta exfericnc.ia ciega a Spinoza acerca de la valfa intelectual
{’moral de las mujeres, simple objeto sexual del varén (cfr. IV, 4;

1, 5; IX, 48; y nota 129), como_hiciera a tantos predecesores
suyos, desde Aristételes (Politica, I, 2; 5; 12, etc.). Sobre los
celos: E, 35, esc. Sobre el verdadero sentido del matrimonio
amor y libertad), en oposicién al sexo (pasién y belleza), segin
pinoza: E, IV, apéndice, caps. 19-20.

Absalén: 313.

Academia: 346 (273).

Accién: 274, 277, 282.

Acuerdo: 281s., 297

Addn: (31).

Afecto: 273-5 (5), 281, 295, 308 (136),

357.

Agustin (San): (6, 8, 59).

Alabanza (laus): 284,

Alegria (laetitia): 284,

Alejandro II (papa): (189).

Alemania: 326.

Alfonso III (rey): (190).

Alianza (foedus): 290 (68), 306, 317.

Alma (awima): 357 (139).

Alma (animus): 274 s., , 282s.,
%, 308, 311s., 321s., 324, 327,

Alma (mens): 275, 277s., 280 (35),
291, 292, 309 (139).

Amazona: (168); 3604,

Ambicién: 298, 322, 324, 356.

Amor: 274s., 283, 287, 288.

Anhelo (desiderium): 288 (65), 297.

Anibal: 296 (84).

Animal: 281, 14-5; 296, 4-3.

Apetito: 277, 279, 282s., 297

Indice analitico *

Appubn: (11, 12, 19, 30, 34, 37, 54,
923,2) 101, 116, 118, 124, 180, 198,

Aquitofel: 33.

Aragén: 321-3 (188-90, 1935-5, 302).

Aristocracia: definicién, 282, 284,
(90), 323; y democracia, 358; y mo-
narqufa, 325; método estudio, 326-7;
a) organizacién de la aristocracia
centralizada, 327-46 (véase academia,
ciudad, Consejo de sfndicos, Conse-
jo supremo, ejército, funcionario,
gobernador, juez, patricio, religién
secretario, , suelo, T bunal
supremo, tribuno, etc.); b) organiza-
cién de la aristocracia descentrali-
zada (‘federsl’), 346-352 (véase ciu-
dad, Consejo de sindicos, Consejo
supremo, ejército, juez, patricio, Se-
nado, Tribunal supremo, etc.); c)
transformacién de la aristocracia,
353.8 (véase: dictador, ley, patricio,
plebe, sindico, terror, etc.).

Aristételes: (4, 35, 41, 46, 54, 59, 60,

, 90, 100, 329).
Armas: 280, 296, 299, 300, 306, 308,
311, 312, 316, 322, 323.

Asia: 299,5.

* Los nfimeros indican la pdgina de la edicién Gebhardt (al margen de esta
traduccién) y, eventualmente, va seguida del niimero del pdrrafo Soen el tex-

to). El nimero entre paréntesis ( ) se refiere a nuestras notas.
dato de nuestra Imtroduccidn.

aquf, por brevedad,

s¢ recoge

225




226

Asuntos publicos: 274, 275, 282,

284
(54), 295, 299, 303 320, 321, etc.

Atenienses: 311( 9).
A\;?scu (atreverse: audere): 322, 341,

Auténomo (swi juris): 280 (34),
286, 289, 293, 294, 316, 326, 346
348-9, 359,

Au:cm{-d (auclonla:) 335, 27 y 29;
344 (267 355.

Avaricia: 298 314 }16 342, 356.

Aversién: 279

Ayuda: 281, s50.

Balling (Pletex) (64).
Bérbaro: 275, 321 355.
Bencvolcncm 280 351

Bien comiin (commmll: salus): 294,

Bienes _inmuebles (bona fixa): 311,
316, 328,

Blancas (J. de): (188

Blcxbcrg (Germdn): (189 190, 191,
195

Blulnbcrgh (W. van): (26, 31,

Bueno: 282, 291, 292, 295 324 (201)
etcérera.

Burgh (Albert): (62).

Calés Mnrlo) (2, 11-2, 19, 30, 34,
193 , 94, 101, 116, 118, 124 180,

Cambio (en el Esudo) 328 329, 344.
Campos (propiedad):

Capital (Estado): 24 327 347, 348.
Caribdis: 353,

Caridad: 288.

Casa Real:' 300, 306 (123), 337.
Castilla: 322 (193).

Casualidad (azar): 274, 353.

Cardlica (rellgﬁn) 345 (268).

Causa:

Celos: 360 (329

Oen;flgm 306 (121) 333 (232, 350,8;

Centurién; 327,9.
César: 309.

Cicerén: (8, 46, 54, 59), 354 (303).

Ciencia: 274.

Ciudad (urbr) en la monarqufa, 299,
306 (126), 314; cn la aristocracia,
327, 341, 343, 346-352; no auténo-
mas, 343 (2655 351 (292).

Civitas: (12, 18, 54, 202); véase «so-

iedads»

CIf .

Ciudadanfa (derecho de): la mo-
quuh 299 s., 305, 317 cn la aris-
tocracia, 343, 346, 350.

Ciudadano: 284, 285, 28&; en la mo-
narquia, 299s. (98), 307 (131), 314;
en la aristocracia, 325, 327, K
330, 333. 4

Indice analitico

Coaccién (coercere): 275, 312, 321,
346, 334,

Cugitata umupb;mu (CM): (22, 28,
306

).

Cohorte: 300, 305, 349.

Comercio; 303, )ll. 313, 337 (242),
(273}, 350 (286,

Conde; 352 (298)

Consejeros (constltarii): en la monar-
quia, 300-1, 308s., 3135.; no en la
aristocracia, 325 y (222).

Consejo (conulmm) 294 (79), (101),
350, 354.

(..u;lzs;w de Aruaén («Los Diecisietes):

5. (194).

Consejo de justicia (monarqufa): can-
didatos y funciones, 304, 26; mxcm-
bros, 304, 27; xctnbucn’m 305
votaciones, 303, 28; sejos subor-
dinados, 305, 30.

Consejo Real (muunqula) cnudlduos,
302,21; 309, 4; eleccién, 301,
miembros, 300, 15; 311, 10 necesx-
dad 309s., 4.-5; ofmo 301:. 17-
20, sesxones. 302 224 ventajas,
5109 6-8; votaciones, 303: 25;
31, 9 Consejo suplcme ((.omxsnén
permanente), 303, 2

Consejo  de sfndicos (aristocracia):
candidatos, 322, 21; miembros, 332,
22; 333, 25; ohcno 332, 20, 334 26;
proteccion, 332, 2} rctribucxén. '333
s., 24-5; subordxmdo al Consejo Su-
premo, 332, 20; 350, 10; votaciones,
335, 28; Consejo suplente (Comisién
permnncme) 335,

Consejo Supremo :) (arl:tocncid cen-
lmlizada) y Estado absoluto, 325s.,
4-7; miembros, 329, 13; nimero fijo,
3295, 12-3; oftcio, 531 17; patri-
cios (cand.ldatos), 330, 45; presi-
dente, 331, 18: v sfndicos, 331, 19 b)
(amlocmcm de:ceutrahuda) mlcm-

347, 4; oficio, 348, 6; sede,

347 '3 (276); sesiones 3506 Con-
scjos subordinados, 3%0, 10-11,

Co;aervamdn tendencia a, 290s. (69-

Conspiracién: 288, 9

Constitucién (Esudu) (19); 284, 1(54);
295, 2; 307).

Cénsules: :leccnon 339, 34; miem-
bros, 339, 35; oﬁclo 339:. 36; vo-
m’%o?cs, }40, 46; y Senado, 349, 6;

1
Coutmg:nch 278 s,
Co(t;;r)alo (:onlraclm‘) (43 68), 294

Controversias: 309, 5

Corrupcién: 311, 9s 313, 13, etc.
Cojrlt?aznios 299. 3 305 31 306, 34;
Cosas naturales: 276, 2; 278, 6
Costumbres pa!ruls 355 4; 356 7l
Creacién: 276, 2; 277,6 (28), (50).

Indice analitico

Criados (famuli 300 (98

Crimen (400 ! 21; 516 ;54
25; 342, 41, 354

Cristianismo: (6, 31).

Cristo; 289, 10; 321, 30,

) del Estado, (35)
1ds 292, 2; 353s., 1; humano,
278, 6 280, 10-1; 282, 18.
Gl o 9.0
ultura:
Cuxuc)) (Qumwi 299 (91) (119, 148;
327).

Daniel (libro): 307 (133).
Davig: 313 (31&?).2
Decadencia:

Decretos (Esmdo) 285, 3.4; 307

Do 311’&5"”2796 2.
mnicion:

Democracia: dehmcldn 282 (42 43),
(90); diferencias de la aristocracia,
323,1; 329,12; 358 (319, 321) di
versas formas, 359, 3; Estado abso-
luto, 325s. (203 ~4), 358,1; miem-
bros, 323, 1; 325,3; 330, 14;— ex-
cluidos del vom, 358,1; 359,3; y
la paz, 310, 5; transforma-
cién, 328 s. fux?di (219).

Dependencia ca:

Derecho: definicién, 276 (20). 281 15;
287, 8; 295,1; 355,5; 357,9; cwxl
Z74,3; 284, 1; 293.5; 28 125, esta:
fnd igz 121'2821841’522 360, 429nlmlj
individua
ral, zms. 3.5; 219, 8; 282 (46);
285, 35

Deseo (cu}ndmu, etc.): 277,5; 2718, 6;
283, 22; 324, 2; etc.

Despmo (comtemptus): 293, 4; 295,
2; 320, 28; 343, 42.

ti véue

Di 3

Diabl 278, 6.

Dictador: 353 1 (301); 354 (303-5);
(307); 357, 10.

Dictamen uzéu) 283,19 y 21-2;

D298 : (32).

esto:

Dleiem 311, 8; 316,21,

ngs amor .,284 229 cremén, 287'
decretos, cxu::ncu

s, jurer_por, 346, 48 hbcnad, 276,

; 2719, 7; poder, 276 2—; 283, 22.

Discordias: 352 14,

Duque: 331, 18.

3

Ebriedad: 293, 4.

Edad: consejeros reales, 301, 16; 309,
4; jueces, 304 s. (114) regente, 302,
ZO patricia, 337, 25; senador, 336
(248); sindico, 332, 21

227

Egipto: 318, 24.

Elscj:fcuo en la mo a, 299s., 10;
305, 31 314, 17; 316, 22; en la aris-
tocracia, 327 9 37, 31

Eleccion (cargos): 300 s., 15-6 323 1;
330, 14; 333, 25; 341, 39;

Emba)udores (Iezau) 302 19 306,

33.
Emblemas (insignias): 300 (97); 300,
oy R 3303((121761)) 330556'31 10
I s y 245 »
En;«.? ugil?‘g: 317, 22; 332,24; 335,

28; etc.
Emulacién: 324, 2; 358, 10; 359, 2.
Enemigo: 281, 14; 288, 8; 289, 13;

,6.
: 278, 6; 279, 8; 280, 11; 291,
17; 319 27.

Envidia: 275 6; 298,3; 313s., 13-4;
329, 12; 3}5,27. 336.30. 344, 44;
354, 2; 356, 8.

Ep;‘;éola (Ep): (3, 26, 31, 50, 62,

).

E:mr: 280, 12.

S
ipién

Esclgvnud dcfmicién‘ 283 (47); ¥
derecho de guerra, 296 (86); e hi-
jos, 298, 4; y monarquia, 368, 2; ¥

ef:e 326 6 y premio, 356 8y vi~
uo, 355, 4 y votwo, 359,

Escoldisticos: 281, 15.

Escritura; 291, 17 318, 24.

Esencia: 276, 2

Esfuerzo: 278 6 291, 18.

Espada (del rey) 3185. 25.

Espmﬂ (32291 (30).
sparta:

Esperanza; 280, 10; 290, 14; y hono
res, 310, 6; 312 10 313 13 327 9
336, 30; 356, 8; 'y libertad, 296, 6.

B e oamdony:. 29,9

ritus (inmun:

Estpadn imperium): defundén 275

(dlj). 17;

284, 2; y alma
284, 1; 285. 2;2 286, ;; 3552. 12;

in dleme (nbseluto). 321, 29;
32%3) 325s. (204), fines g
296, 57; fundamento, 297,3;
308,2; poderess,)ZBZ 17; " relacién
dos, 289 (67
Es]t-‘::'d?) narural: 281, 15; 282 (46);
295,2; 355,4.
Estado pol[txm (mmu ggémcus) 276
(19); 284 1 H

2
Etica B 3, 11, 14) ‘275 (15), (16,
‘17)( ) ((20), (22 27, 32, 33, 41,
42, 46. 52, 63, 85). 310 (147)
(176, 329)276 5,
Existencia:
Experiencia: 2731, 2 274, 3; 278, 6;

,4; 321; 359, 2.




228

Enggniguos: 306,36 y 38; 317, 24;
Fa%uiad' de juzgar: 280, 11; 285, 3;

7, 8.

Familia: 300 (94 96, 99); 301 (100);
315, 18; 324,2; 327,8; 329,12
340, 37;

Fatalidad: 353, 1 ©357,9.

Favor: 310, 5; 345 46; 355, 3; 360.
Fe;xg%c II: (159-60), 323 (194), (226,

Felipe III: 323, 30.

Felipe 1IV; 318 (170).

Felipe V: (195).

Fernando el Catélico: 322 (193) 2;?4;

Fidelidad (promesns) 29l 1
312, 12; 314, 14;

Fildsofo: 273, 1; 2745 293 4.

Fin: Estado: 295, 26, 6.

Fortaleza (dc llmn) 275 6; 280, 11;
296 (8S), 298, 3; 4

Fortlﬁcacxox;? 300 (95), 303, 24; 335,

Fortuna: 324.2 359, 2.

Francés (Mndclcme) (%2, RN, 12,
189, 30, 34 y. 715 79,
80, ‘94, 101, 105 m, 159, 19,
216, 235

Francia: 318, 24,

Freudental: (3, 7).

Funcionarios (mimistri, ctc?
(108, 116); 331, 17; X

Fundnmentos (Emdo) 276,7; 299, 8;
307, 1; 308,2; 325,3; 326 >

Gastos: 337, 355,
Gaglgandt (11, 54 62 81, 94, 159,

1 ).
Génova: 324, 3; 331, 18; 341, 37.
Gilden: 326, 5.

Gloria: 274, 4; 275, 5; 297, T: 0.6
311,10; 315,17; 344, 44;

356, 6.7

bernad (p 1 ) 343 (264)
Gozo (umdiw) 275, 4;
9; 317, 22; 346, 2; 351 35215
Gracia (favor): 243, 41, 312, 12. 313,
. 323, 30; 335, 29.
Grecia:
Grocio: (68).
Guardia Real: 306 (125)
Guerrl derecho 282, 17;
(68); 292 1-2 3107 335, 29;
ypu.300§ 306,35, y reyes,
i 1 , 20; y sol merce-
narios, 313, 12
Hartenstein: (81).
Hebreos: 319, 25; 321, 30.
Hijos: (48); 298.4, 39 7; 302, 20;

8, 25.
Historia: 278, 6; 314, 14; 315, 17.

Indice analitico

Hobbes: (4, 38, 40, 46, 63, 75, S0,
173, 186, 203)

Holanda: (I ); 324, 3; (21}), 328
(226); (240); 337, 31; 344, 44

352 (298).

Hombre: afectos: 273, 1; 275,5; 282,

18; 286, 6; ambicidn, 275 5 309 5;

353 1; no buenos, 299, 6; conserva-
cidn (tendencia), 278, 7; 279 8; 285,

3; inteligencia (nzdn) 5;
11; 309, 4; 324,2; vy muicx. 360, 4;
y pecado original, 278,6; poder, 380,
11; 360, 4; ser soctal, 274, 3; 275.
7, 281, l5 293, 4; 2952 355
Homero: (135)
Honesto: 326, 6.

Honores: 324, 2; 354, 1; 356, 8.
Hotman (Fr.): (188).

Hove (J vnn) 338 (250).
Humildad: 319, 27

IE = Intellectus emendatione (Tracta-
tus de): (62).
Isnonndn 271, 5-6; 279,8; 282, 18;

21,
Igulldld 322, 30; 327, 9; 331, 19; 334,

27; 347, 4; 5

Imperium: (18. 54)

Impotencia: 279, 7; 283, 20.

Impuestos: 300, 12 315 17; 335, 29;
337, 31; , 8.

Indxgnauén 288, 9; 293,4; 2%, ¢
356, 8

Individuo: 285,2; 289,11; 292, 3;
294, 6.

Ingcmo 280, 9; 282, 18; 285s.,

Institutiones: (52)

Integra (naturaleza humana): 278, 6.

In274427982811434444

Isafas: (

Jefes del ejército: 300 (96); 315, 17;
327 (213); 334 (236), 349 (284).

Jelles (ngo (3, 64).

Jeremfas

Job: (63).

Juez: 285, 292 2 en la monar-

quia, 304 (114), 316. 21; en la
;aistocncu. 341, 3; 342, 41; 350,

Juramento: 334, 26;

Turisdiceién: 347 4 350 10; 351, 13.

Jurisperito: 292, 2; 301, 15-6; 302, 21;
303 5., 256,

Justicia:' 276, 1; 284 (52); 286, 5; (85);

]u.mcw (El). 321 (1%0, 191, 194,
195).

E&ltde. ‘gﬁé) (172).
Legion: 300, 10; 349, 7.

Indice analitico

Ley: civil: 2&17 292, 1354 293!.

5—6 en

lr!nocr ia, 331 17 y 19
334 25 355 (309), 356 ; (318); na-
tural, 46).
6n, 2761 279 (32);

Libertad: definici
280, 11; 283, 19; 34. 5. y ejército,
316 22 317, 33; y esclavitud, 320,
21:"y Betsdo abscluto, 297, 7; 324,
326, 4; 327,7; no indiferencia,
2%7..2797 y 311, 7; 314, 14; 319!
21, 29; y patricios, 326. 4-5;
352 14; y obedlcms:m, 286, 6; y vir-

wd, 279,7; 3%,

beettld (Dios): 279, 7 282, 18.
2 5 : (38, 46, 48, 86 90 "144, 165,
19).

Luis : 318 (170, 173).

Lujo: 312, 12; 317, D 319, 27; 355, 4.

Mndudo (Manuel): (11

Malicia: 4 2; 295,2; R 5
M;lj;:) s 4 78 (33). 286 6 326, 6;
Maguiavelo: (4, 13), 26s. (87); (92);

353,1.
Maranén (G.): (194).
Marsilio de Pudua (172).
Matemdticas:
Matrimonio: 306 36 317, 24; 345, 46,

(329),
Mayorfa (votos): 307, 2; 309, 4
Mécyg;u.h(n (M) ) (160,18, 189).

Meijer (W) 97
Meinsma (K O) (3, 64, 268).
Menonitas:

(64).

Mente (mens): 278 6; 291 (71); 320,
28; -um mcntc», 281s. (42). 283,
21; 286, 5; 287 (59); 297, l;
309,3 326. : '331, 19; mente sana,
31

(
Mg;odo (4%, 274 (13 14), (207); 341,
Meyer (L) (14 3(5)

Miedo: 274, 2; 280, 10; 285, 3; y Es-
ndo 286 6; 288,9; 290, 14, 297, 1;

3 gobxenun. 312 11-2;
341 37 53s., 1-2; y guerra, 294,
, 4 2;96 y vicio, 336, 8.

Mlh;ms

Ministros: il

Misericordia: 274, 4; 275, 5.

Modetacién: 319, s., 27.

Monarqufa: definicién, 282, 17; defec-
tos, 298 (90); 327, 31; fundamentos
(eonstimclén), .8, 307,1; 319,
26; 322,30 (véase: cindad, conseje-
ros, Consejo real, Comcio de iuszi-
cia, e;ército embajadores, guerra,
nobles, :elialén, etc.).

Moreau (P. F.): (5, 11, 19, 94, 101).

Moro (Tomds): (4, 7)
Moros: 321, 30.

1,

229

Muerte: 287, 8; 296,6; pena de, 305,
29; 334, 25.

Muleres “concubinas del rey, 299, 5;
no herederas del rey, 306 (129); in
feriores al hombre, 359 4; prosti tu-
tas, 293, 4; reinaban en Ann 299, 5

Multa: 292,2; 303 (108); 305 (116),
331, 16; 333, 25; 335, zé

Multitud: 275,'S; 282, 1 283 1 284
2; 287 (59): 296, 6' ,5. 318 25;
323, 31; 325, 3-5; 33

Nz;}:lzésr; (54 y 277); 351 (291); 360

Nagelate Scbnltenzséz 3 113 124,
142, 144, 1 239, BZ.
296).

Nt}tu’rdlm: 219, 8; 286, 6; 319, 27;

Naturaleza humsns: método de estu-
dm273;274429118esm
min a todos, 276, 7; 308, 2; 319: o

27; busca hu:llidnd 297, 3; 309, 4
Necedad: 298, 8; 310,5; 321, S 323,
30; 327,9.
Ncclezsidnd: 274, 4; 219, 8; 280, 11;

(97, 99); 302, 20; 306, 33;
316, 20- 3195 (181).
Niimero: consejeros reales, 301 (100).
Comisién permanente, 303
sejo justicia, 304, 27; Conse) tri-
cio (supremo),
de sindicos,
permanente, 355, 28; Senadores, 336
(242-3); Cénsules, 339, 35; wvéase
(260 288-9),

Obediencia: 283 (47); 283, 20 y 22;

o0 Bed
cio: 31 3 g7 13

Odio: 274, 4; 279, 8; 281,'14; 287,8;
304, 26; 314, 14; 343, 41,

Olig:rqufl: 359 (322).

Oldenbarneveldt: 298).

Opera posthuma (OP) (3, 116, 238,
242, 292),

Opinién: 281, 15 307 40.
Optimate:G (2

Orange ( mllermo de): (2, %6, 107)
Orden: 277, 6; 279, 8; 282, 18; 284, 22
Orsines: 249 > 1

Ovidio: (311)

Pacto: (43, 68).

Palabra: 280, 12; 285, 3.
Paralxpdmeno: (Crdnias) (169).
Pasiones: (269)é277. H 228 (31); 281, 14;

to, (2, 44), 323, 1;

Patricios: col
324 , 5; contribucién




230
néanlu. 333 (82) edad, 330 (222);
y militares, 4 nimero, 324, 2;
33425 ( ), y’plcbc 3279 35.
3 prerroga-
thvas, 345, 47; 356, 7.
Paz: concepto, {43), 296,4; 298, 4:
entre Estados, By 15 fin del

Estado, 286, 6; 293, 17; dificil en la
monuquln, 310 5 1, 7: 326, 7;
peligros de la paz, 354, 1;
355 4: y religién, 288, 9; valor,
337 31
ado: concepto, 276 (20); 282 (45);
28) 19-22; 293, 5; pecado original,
278 (30-1); de las supremas ta-
S bt ST e
de la ley,
Pedro: 111 (Amgn) (19d). IV (del

Pcﬁa ( dnl) 11).
e;gdnos (216) 328, 10; 329, 12;

Pérez (Anlonlo) ]urlm. (159).

): politico, 314 (159);

(160, 188-90, 194-5, 266).
lodo (cargos piblicos): consejeros

reales, 301 (102); 301, 16; 313, 1}-4
jueces (monuqufu), 304, 27 31
sindicos, 332, 21; Comisién penua-
nente, 335 2§ consules, 339, 35.

Persas:

Persona: (59, 63! 354 (306).

Piedad: 274 (11); 283, 21.

cet: 278, 6.
Platén: (7 35 52).
Plebe: 319, 27; 326, 5-6; 342, 39; 344,

Plebeyos: 341 37-8 342;
Poblacidn: (1& 22 “ete.
Poder: 276, 277, 6 293 4; 360,

4; estatal, (39). . 17; 287 (61):
292, 1-2; 34 14; 352, 14; y razén:
280; 287,

360, 4; etc.
Poetas: 275, 5
Politica: 273, 1-2 v religidn, (65-6).
Polfticos: 273 2 293 (89)
Pontifice (Romano): 321 (189).
Po_gmd (1, 2); 280, 9-11; 292, 2;

3, 4.

Potestades (supremas): 274, 2; 283, 21;
284.9; 289, 9; 290, 14; 291, 1.

PPC (Principia pbiiasopbiu cartesia-
nae): 22{.

Pr(ictic)n 273, 1; 274, 2; 307, 1; 326

Presidente: 303, 23 321, 30 331, 18;
332, 20; 33 8,

Pretor: 317, 357 31,

Privnleglo o:neral (189; de la mani-
festacién, (1 94‘ de la Uni6n, (189).

Profetas: 283,

Prohibicién: 279 8 282 18 355, 5-6.

Promesa: 280 (37-8); 3

Propiedad (tierra): (16

Prostituta:

3 Wy »

Indice analitico

Provincia: 343, 42.
Provincias Unidas: 323 (194).
Pueblo: 310, 25.

Pupilo: 331, 17; 359, 3.

Juiliarca: 305 (119).
Juimera: 273, 1; 292, 4.
uinto (Javier de): (188).

000

Razén
27, 5’293 1520 Esudo 276

326 ;ylibcrud 278 7 287 7
288, 9; y miedo, 274, 2; ypﬂz,286,
33295 5;7y pecado, 293, 4; ¥ po-

Rebelién: popular, (65).

Régimen: politico, (12)

Religién: y afectos, 5; y Estado,
287, 8; 2889 (65 66) 319 (174); y
lbemd 22; r. oficial en la

a, 367 40; en la aristocra-
cia,

Rc:pdblrcn (8 18, 19, 54 72) 324, 3.

Reverencia: 293. 4- 3,

Rey: en la monarquia nbsoluu 298 s.,
5-8; en la monarquia consmucxonnl

y Consejo real, 29, 167, 302(105)

y guerra, 309, 337, 31 y |
307, 1; 310, 5; 312 11; 318,
mntrimonio. 306. 36 317 24. y m-
cesidén, 306, 31 25; y sumi-
sién al clército. 512

Reyes (libro): (169).

Rx;,;:oms 314 16 316, 21; 319, 27;

Robodn: 51

Roma: (95, 96 ), 313, 14; 324, 3;
352, 14; ‘354, 1; 355, 3; 357, 10.

Romuo: '(carta): '(50).

Rousseau: (8, 57,

Saavedra Fajardo (Don Diego): (188).
Sabidurfa: 273, 1.
Sabios: 273, 2; 277, 5; 278, 6; 279, §;

Sagunto: 352 4,

Salomén: 318, 24.

Salustio: 309, 5 (142).

Salvacitn, del pueblo 290 (69); 310, 5.

Samuel (libto)

Sancho an(rez (189)

Sdtira: 273, 1

Secretarios:

Secreto: (137), 320: (186).

Sedxcx6n(5)295229632984
“3?9 s 313, 12; 326, 7; 327, 9; 345,

Seguridnd: 274, 3; 275 6; 281, 15; en
el Estado, 285, 3; 289, 11; 295, 2;
en la monarqufa, 293, 8; 308, 2;

Indice analitico

313, 14; 314, 15-7 322, 30; en la
a.mtocncu, 326 3 332, 24; 349, T;

Senado rel:cxén a otros Conscjos, 333,
3; enciq, 335, 29; miembros,
335-6 ( 2); mcompuibmdad 337,
31; sesiones, 338, 324; Comlsxén
permanente del S., 338, 33; 339, 34;
S. de la aristocracia descentraliza-
g;.’ 3‘;0. 4-3; 350, 9; S. en Roma,
Sesiones: del Consejo Real, 303, 24;
de la Comisién permanente, }03 24;
del Consejo supremo, 330, 16; del
Consejo de sindicos, 335, 28; del
Senado, 338. 33.

Silencio: y

Sindicos: 3323 (230
3423, 40 y 42; 3

Soberbia: 319s., 27; )32 Zl 354 )

Social: 281, 15;

Sociedad: (1, 42); (54), 287, 7-8
(63); ¥ E:sudo 309, 3; y ley, 292
4; ymulmud 287, 79 318, 25;
temor, 287, 8; 288, 9

,.29-.

4 v mpdbliea, 324, 3; y otras s.,

Soldados: 312 IZ 315 17 3]7 23

320, 28.
Soledad: 296, 4; (86); 297 (88).
Solén: (149).
Status cwilu (18 19, 54, 106).
udrez:

Stibdito: (47 48); 284 (54); 286, 5;

287,

Sueldo: (116) 305 31; 316, 22; 328,
9; 332s., 24-5 342, 41.

Suelo: 300, 1 315 (165). 328, 10.

Susac: 318, 24.

Taberneros: (98);

Técito: (9, 153); 314 (157). (167, 176,
178, 183).

Talento (m;clxgenda) 346, 49; 352,

T:rnor (miedo): 281, 14-5; 288, 89;
289, 12; 291, 16 299 6-7; 31, 7;
316, 20; 320, S 326, 4; 352, 15.

Templos: 275 345, 46

Teocracia: 319, 25

Tedlogos: 274, 1; 278, 6.

Tearfa: 273, 1; 326 (204).

Terencio: (179).

Terror (2pinioo) 296, 4; 313, 14; 319,
27; 323, 30; 357, "10.

Tierno Galvén (E ) (2, 11, 12, 19,
305)34 37, 54, 71, 80, %4, 101, 172,

Ti}r;go.:gBé s, 7; 317, 23; 320, 25;
Tito Livio: (84, 177, 294); 353, 1.

231

Tomds (Sto.): (6, 28, 41, 46 f
Tormentos (torturas): 304, 26 342 B
Tx;bsalo“wo (98); ‘306, 32; 329, 12;

Transferencia: de poder, 281 (39) [
285 (56); B~l, 6; 8
308, 2 5, 313, 14 ' 314, 17;
317, 23; 319 26 325, 331 17.

Tr(alt;gu (contrato): 290 é 306

Tratado teclégico-politico (TTP): (1,

0 11"' 153 18;,8 §76 {21); 4(723-
5b- 5tz 636, 689, 73
86 92 96, l71), 319 (1775
(1éz, 187, 219,
306).
Tri}lzgnal (supremo): 340, 37; 341, 38.9;

Tribunos: 327, 9; 345, 45; 353, 3.

Tributos: 351, 13.

Tristeza: 284 24.

Turco: 298, 4: 317, 23.

Turnos (en In pmndencm) 303, 23;
335, 28; 338, 34.

Ulises:

Utilidad: 283 3; 287 (60); (68); 308 5.,
3.4; 3 6.

Utoph 273 3-

Venecia: 324, 3; 331 (226); 334, 27;
(240)

Venganza: 275, 5; 280, 9; 281, 15;
284, 23; 288, 9; 293, 5; 331, 19;
342, 39; 345, 46.

Verdad:

:+ 320, 27.
Vicio: 273, 1-2; 274, 4; 278, 6; 295, 3;
319 s.s, 27; 353s., 1-2; 355, 4 y 6

356, 8.

Vida: 281, 15; 295, 1-2; 296, 5-6.
Virgilio: (29

Virtud: (46), 295, 3; 296, 5; 310, 6;
320, 27; 336, 8.

Vitupe no 284, 24,

Vloten/Land (3 124, 210),
Voluntad: 278 67; 280, 12; 283, 19;
286, 5; 13.4 y 16 308, 1; 318,
25,325, 3—4 326, 7; 359,
Votacién: 303 s. (111), 309 45 por
medio de bolas, 305 (115}; 334, 27-
85 340 (255); 342, 41; 351, 11;

Vries (S. J. de): (64).
Vulgo: 319 5

o

Wernham: ‘L284).
Witt (Jan de): (2, 96, 107, 144, 266,
298, 318).




Indice general

Introduccién: La polftzca en la vida y en la obra
de Spinoza .. I Tt

I. Actitud de Spinoza ante la politica antes

II.

del Tratado politico ... ... iring
1.° La politica en la vida de Spinoza ...
2.° La politica en la Etica ..

32 La politl.ca enel Tratado teolégmo—po—
litico .. o

Aportacién del Tratado politico

1.° Fundamentos del Estado o naturaleza
del derecho politico ..

2.° Organizacién de las diversas formas de
de Estado ... ... ... o

1. La monarquia y su constitucién
(cap. VI-VII) ...

232

15

23

28

29

35

35

Indice general

2. La aristocracia y sus formas (ca-
pitulos VIII-X) .
a) Concepto de aristocracia ... ...

b) Organos de poder en la aris-
tocracia centralizada ... ... ...

¢) Caracteristicas y ventajas de la
aristocracia descentralizada ...

d) Estabilidad de la aristocracia
frente a la dictadura ... ... ...

3.9 Slgmﬁcado del Tratado polluco y de-
mocracia ... ... .

1. Proemio a una constitucién demo-

critica ... ... ..

2, la democracm en la politwa de
Spinoza .. .

3, ngmfxcado hxsténco dc la politxca
de Spinoza .. .

III. Nuestra traduccifn ... ... ccv oo cee cee oen

Bibliografta ... ... ...

(

II.

III.

Ediciones, traducciones e instrumentos de
trabajo ...

Estudios sobre el Tratado politico y so-
bre la filosoffa del Estado y del derecho
en Spinoza .. ;

Otras obras citadas -en esta edicién ... ...

TRATADO POLITICO ... .

Carta del autor a un amigo ... ... ... coe v oee
Capitulo I [Del método] .

233

40

41

42

44

45

48

48

51

54
57
60

60

62

73

75
77



234

Capfitulo
Capitulo
Capitulo
Capitulo
Capitulo
Capitulo

cién] .

Capftulo
Capitulo
zada]

Capitulo
Capitulo

Indice analitico ... ...

IT [Del derecho natural] ...

Indice general

III [Del derecho politico] ... ...

IV [Del 4mbito del poder politico] ...
V [Del fin dltimo de la sociedad]

VI [De la monarquia: descripcién] ...
VII [De la monarquia: fundamenta-

D

VIII [De la aristocracia centralizada].
IX [De la aristocracia descentrali-

o e was . R .

X [De la aristocracia y la d.lctadura]

XI [De la democracia]

84
99
112
118
122

140
165

200
211
220

225

El Libro de Bolsillo

Alianza Editorial

Libros en venta

915 Albert Camus:
Los posesos
916 Alexander Lowen:
La depresidn y el cuerpo

917 Charles Baudslaire:
Las flores del mal

918 August Strindberg:

El viaje de Pedro ‘el Afortunado
919 Isaac Asimov:

Historia Universal Asimov

La formacién de Francia

920 Angel Gonzalez:
Antologia poética
921 Juan Marichal:
La vocacién de Manuel Azaha

922 Jack London:
Siete cuentos de la patrulla
pesquera y otros relatos
923 J. M, Lévy-Leblond:
La fisica en preguntas
924 Patricia Highsmith:
celda de cristal
925 Albert Camus:
El hombre rebelde

826 Eugeéne lonesco:
La cantante calva

927 Luis de Gongora:
Soledades

928 Jean-Paul Sartre
Los caminos de Ia libertad, 1

928 Max Horkheimer: |
Historia, metafisica y escepticismo

930 M. Costa y C. Serrat:
Terapia de parejas

931, Eiias Canetti:
Masa y poder

4933 Jorge Luis Borges /con |a colabora-
cion de Margarita Guerrero):
El «Martin Fierros

934 Edward Conze:
Breve historia del budismo

935 Jean Genet:
Las criadas

936 Juan Ramén Jiménez:
Antologia poética, 1
(1800-1917)

937 Martin Gardner:
Circo matematico

938 Washington Irving:
Cuentos de La Alhambra

939 Jean-Paul Sartre:
Muertos sin sepultura

940 Rabindranaz Tagore:
El cartero del rey. El asceta.
El rey y la reina.

941 Stlllman Drake:
Galileo

942 Norman Cohn:
E! mito de la conspiracién judia
mundial

943 Albert Camus:
E| exilio y el reino

944, 945 José Ferrater Mora
Diccionario de Fllosolll de Bolsillo
Compilado por Priscilia Cohn

946 |saac Asimov:
Historia Universal Asimov
La formacion de América del Norte

947 Antonio Ferres:
Cuentos

948, 949 Robert Gvavea.:
La Diosa Blanca

950 Los mejores cuentos policiales, 2
Seleccidn, traduccion y prélogo
de Adolfo Bioy Casares y
Jorge Luis Borges

951, 952 Benito Pérez Galdds:
Fortunata y Jacinta

953 Nicolds Copémico, Thomas Digges,
Galileo Galilei:
Opusculos sobre el movimiento
de la tierra

954 Manuel Azafia:
Antologia
2. Discursos

955 Carlos Garcia Gual:

Historia del rey Arturo y de los
nobles y errantes caballeros

de la Tabla Redonda

956 Isaac Asimov:
Grandes ideas de la ciencia

957 José Maria Arguedas:
Relatos completos

958 Farnando Sanchez Dragé:

La Espana magica

Epitome de Gargoris y Habidis
959 Jean-Paul Sartre

Los caminos de Il libertad, 2

960 Elias Canetti:
El otro proceso de Katka

961 Francisco de Quevedo:
Los sueiios

962 JesUs Mosterin:
Historia de la filosofia, 1

963 H. P. Lovecraft:
El clérigo malvado y otros relatos

964 Carlos Delgado:
365+1 cocteles

965 D. H. Lawrence:
Hijos y amantes

Madrid




966 Rablinaranaz Tagore:
£l rey del salén oscuro
967 Consuelo Berges:
Stendhal y su mundo
968 Isaac Asimov:
Historia Unlverael Asimov
El de los Estados Unidos
1763-1816

969 Gerald Durrell:
Murciélagos dorados y palomas
rosas
970 Adrian Be °
La méaquina :uperlmellgome
971 Ciro Alegria:
El mundo es ancho y ajeno
972 José Ferrater Mora:
Las crisis humanas
873 Ramoén de Campoamor:
Poesias :
974 Eugﬁne lonesco:
El peaton del aire
975 Henry Miller:
Tiempo de los asesinos
976 Rabindranaz Tagore:
Malini - Sacrificio - Chitra
977 Benito Pérez Galdés:
Dofa Pcrfecta

978 |saac Asimo
jCambiol 71 vl:lones del futuro
979 Elias Canetti:

La lengua absuelta
980 |saac Newton
El Slstcma dal Mundo
981 Poema del Mio Cid
982 Francisco Ayala:

La cabeza del cordero
983, 984 Wemar F. Bonin:

io de parapsicologia (A-Z)

985 Benlm Pérez Galdés:

Marianeia
986 Jean-Paul Sart

Los caminos de la libertad, 3
987 Jesas Mosterin:

Histaria de la filosoffa, 2
988 Rabindranaz Tagore:

Ciclo de primavera
989 Gerald Durrell:

Tierra de murmullos
990 Arturo Uslar Pletri:

Las lanzas coloradas

991 Ciro Alegria:
Relatos

992 |saac Asimov:
Historia Universal Asimov
Los Estados Unidos desde 1816
hasta la Guerra Civil
993 Luis Racionero:
Textos de estética taoista
994 Jean Genet:
El balcon
985 Galileo y Kepler:
El mensaje y el mensajero sideral

996 Chrétien de Troyes:
El Caballero de la Carreta

997 Jean-Paul’ Sartre:
Kean

998 Eduard Mérike:
Mozart, camino de Praga

999 Isaac Asimov:
Historia Universal Asimov
Los Estados Unidos desde la Guerra
Civi| a la Primera Guerra Mundial

1000 Migue! de Cervantes
El ingenioso hidalgo Don Quijote
de la Mancha (1605] ]

1001 Miguel de Cervante:
El ingenioso caballuro Don Quijote
de la Mancha (161

1002 H. P. Lovecraft:
El horror en la literatura

1003 Rabindranaz Teg
La luna nueva - El ]avdlnem -
Ofrenda lirica
1004 Jesis Mosteri
Historia de la ﬂlowila.
1005 Albert Einstein:
Notas autoblogréficas
1006-1007 F. M. Dostoyevski:
Los demonios

1008 Tomés Moro.
Utopla

1009 Maria Lulsa Merino de Korican:
Alta gntronog\.h para dllbétioos
yr
30 menus completos |

1010 Snorri Sturluson:

La slucinacién de Gylfi
Prélogo y traduccién de Jorge Luls
Borges y Maria Kodama

1011 Charles Darwin:
La expresion de las emociones
en los animales y en el hombre

1012 Thomas Paine:
Derechos del hombre

1013 Benito Pérez Galdés:
Nazarin
1014 Patricia Highsmith:
Las dos caras de enero
1015 Quentin Skinner:
Maquiavelo
1016 Historia ilustrada de las formas
artisticas
1. Oriente Medio
1017 Jean-Paul Sartre:
El muro
1018 Tristén e Iseo

Reconstruccién.en lengua castellany
e Introduccién de Alicia Yilera

1019 Marvin Harris:
La cultura norteamericana
contemporédnea

Una vlalén antropolégica

1020 Isaac Asimov:
Alpha Centauri, la estrella més
proxima

1021 Gerald Durrell:
El arca inmévil

1022 Joseph Conrad:
Bzjo la mirada de Occidente
1023 Martin Gardner:
Festival magico-matematico
1024 Geoffrey Parker:
Felipe 11
1025 Mario Benedetti:
Antologia poética
1026 Carlos Castilla del Pino:
Estudios de psico(pato)logia sexual
1027 Elias Canetti:
La antorcha al oido
1028 Historia ilustrada de las formas
artisticas
2. Egipto
1029 Thomas de Quincey:
Confesiones de un Inglés comedor
de opio

1030 Femando Pa;ra

y medio ambiente

1031 Luis Angel Rojo y Victor Pérez Diaz:
Marx, economia y moral
1032 Luis Rosales:
Antologia poética
1033 Benito Pérez Galdés:
Gloria
1034 René Descartes
Reglas para la direccudn del espiritu
1035 Jesus Mosterin:
Historia de la filosofia
4. Aristiteles
1036 Juan Ramén Jiménez.
Antologia poética
2. 1917-1935
1037 Albert Camus:
Moral y politica
1038 Rabindranaz Tagore:

La cosecha. Regalo de amante.
Transito. La fujitiva

1039 C. B. Macpherson:
Burke

1040 Rafael Alberti:
La amante
Ceanciones (1925)

1041 Paulino Garagorri:
Introduccion a Américo Castro

1042 Arthur Machen:
Los tres impostores

1043 Jean-Paul Sartre:
Baudelaire

1044 Isaac Asimov
De Saturno a Plutdn

1045 Historia ilustrada de las formas
artisticas
3. Grecia

1046 Julidn Marias:
Breve tratado de la ilusidn

1047 Juan Ramdn Jiménez:
Poesia en prosa y verso (1902-1932)
esmglda para los nifios por
Zenobia Camprubi

1048 Albert Einstein:
Sobre la teoria de la relatividad
especial y general
1048 Jasper Griffin:
‘Homero
1050 Eugéne lonesco:
Las sillas - La leccidn - El maestro
1051 Anton Chéjov:
La sefiora del perrito y otros cuentos
1052 J. O. Ursom:
Berkeley
1053 Edmondo De Amicis:
Corazén
1054 John Stuart Mill:
El utilitarismo
1055 Pindaro:
Epinicios
1058 Frangois Baratte y Catherine Metzger:
Historia ilustrada de las formas
artisticas
4. Etruria y Roma
1057 Pedro Gomez Valderrama:
La Nave de los
1058 Blaise Pascal:
Tratado de pneumatica
1059 Rabindranaz Tagore:
Las piedras hambrientas
1060 Le6n Grinberg y Rebeca Grlntuerge
Psicoandlisis dc la migracién y del
exilio
1061 Niko Kazantzakis:
Cristo de nuevo cruclificado
1062 Stephen F. Mason:
Historia de las clencias
1. La ciencla antigua, la clencia en
Orliente y en |la Europa medieval
1063 Benito Pérez Galdds:
La de Bringas
1064 Henry Kamen:
Una socledad conmcﬂva
Espaiia,
1085 José Emlllo Pacheco.
Alta traicién
Antologia poética
1066 Max Frisch:
La cartilla militar

1067 Albert Cami
El revés y el derecho

1068 Frasmo de Rotterdam:
Elogio de la locura

1069 Ramén Maria del Valle Inclén:
Sonata de primavera

1070 Antonio DI Benedetto:
Zama

1071 Simone Ortega:
Nuevas recetas de cocina

1072 Mario Benedetti:
La tregua

1073 Yves Christie:
Historla llustrada de las formas
artisticas
5. El mundo cristiano hasta
el siglo Xi



1074 Kurk Phalen:
El maravilloso mundo de la musica

1075 David Hume:
Mi vida (1776]
Cartas de un caballero a su amigo
de Edlmburgo (1745)

1076 Robert Boyl
Fisica, qurmlca y hloaoﬂn mecanica

1077 José Zorrilla:
Don Juan Tenorio

1078 German Bleiberg:
Antologia poética

1079 Homosexualidad: literatura y politica
Gom ilacion de George Steiner
obert Boyers
1080 Stephen F. Mason:
Historia de las ciencias
2. La Revolucién cientifica de los
siglos XVI y XVIi

1081 Benito Pérez Galdds:
El doctor Centeno

1082 Joseph Conrad:
El alma del guerrero y otros
cuentos de oidas

1083 Isaac Asimov:
Historia de la energia nuclear
1084 Tania Velmans:
Historia ilustrada de las formas
artistices
6. El mundo bizantino (siglos 1X-XV)

1085 Niko Kazantzakis:
Alexis Zorba el griego

1086 Ramiro A. Calle:
Yoga y salud

1087 Joan Maragall:
Antologia poética

(Edicié

bilingte)
1088 P, L. Moreau de Maupsrtuis:

El orden verosimil del cosmos
1089 Juan Ramdn Jiménez:

Antologia poética, 3

1090 Jesis Mosterin:
Historia de la filosofia
5. El pensamiento clésico tardio

1091 Martin Gardner:
Méquinas y dlagramas ldgicos

1092 Arthur Machen:
El terror

1093 Thomas de Quincey:
Suspiria de profundis

1094 Diego Hidalgo:
Un notario espaiiol en Rusia

1085 Abate Marchena:
a en prosa

1096 Joseph Conrad:
El pirata

1097 Benito Pérez Galdds:
Misericordia

1098 Guy de Maupassant:
Bel Ami

1099 Carloa Delgado:

io de gastr

1100 Leonhard Euler:
Reflexiones sobre el espacio,
la fuerza y la materia
1101 Lourdes March:
El libro de la pzella y de los arroces

1102 Jorge Amado:
Sudor

1103 F. M. Dostoyevski:
El doble

1104 Francisco J. Flores Arroyuelo:
El disblo en Espaia

1105 Historia (lustrada de las formas
artisticas
5. El roménico
1108 Stephen F. Mason:
Historia de las ciencias
3. La ciencia del siglo XVIII:
el desarrollo de las tradiciones
cientificas nacionales

1107 Pedro Antonio de Alarcén:
El sombrero de tres picos

"1108 Arthur Conan Doyle:

Estudio en escarlata

1109 Francis Bacon:
La gran Restauracién
1110, 1111 Robert Graves:
Los mitos griegos
1112 Migue! Salabert:
Julio Verne
1113 Inés Ortega:
Sandwiches, canapés y tapas
1114 Paul Hawken:
La proxima economia
1115 Gerald Durrell:
Tres billetes hacia la aventura

1116 Nuthamel Hawthorne:
d y otros

1117 Peter Burke:
Montaigne

1118 E. T. A. Hoffmann:
Cuentos, 1

1119 Euripides:
Alcestis - Medea - Hipdlito

1420 Manuel Vézquez Montalban:
Historia y comunicacién soclal

1121 Horacio:
Epodos y Odas

1122 Hanna Segal:
Melanie Klein

1123 Roland Recht:
Historia flustrada de las formas
artisticas
8. El gético

1124 Benito Perez Galdos:
Miau

1125 Ramon Villares:
Historia de Galicia

1126 Anthony Quinton:
Francis Bacon

1127 Marco Aurelio:
Meditaciones

1128 Julio Cortdzar:
Los relatos
4, Ahi y ahora
1129 Gayo Julio César.
Comentarios a la Guerra Civil
1130 Harold Lamb:
Genghis Khan, emperador de todos
los hombres

1131, 1132 Albert Camus:
Carnets

1133 Thomas de Quincey:
Del asesinato considerado como una
de las bellas artes
1134, 1135 F. M. Dostoyevski:
Crimen y castigo
1136 Manuel Toharia:
El libro de las setas
1137 Patricia Highsmith:
La casa negra

1138 F. Gareth Ashurst:
de las ticas

modemss

1139 Bartolomé de las Casas:
Obra indigenista

1140 Carlos Delgado:
El libro del vino

1141 Isaac Asimov:
QOpus 100

1142 Anton Chéjov:
Un drama de caza

1143 Alvar Nofez Cabeza de Vaca:
Naufragios

1144, 1145 Benito Pérez Galdés:
Angel Guerra

1146 Jorge Amado:
Dona Flor y sus dos maridos

1147 Pierre-Simon de Laplace:
Ensayo filosdfico sobre las
probabilidades

1148 Juan Perucho:
Cuentos

1149 Cristébal Colén:
Los cuatro viajes. Testamento

1150 D. H. Lawrence:
El zorro. Inglaterra mis

1151 Arquimedes:
El método

1152 Benito Pérez Galdos:
El audaz

1153 Historia ilustrada de las formas
artistices
9. Asia |
India, Pakistan, Afganistan, Nepal,
Tibet, Sri Lanka, Birmania

1154 Leo Frobenius:
El Decamerén negro

1155 Stephen F. Mason:
Historia de las cienclas
4. La ciencia del siglo XIX, agente
del cambio industrial e intelectual

1156 Graham Greene:
El agente confidencial

1157 Fernando Savater:
Perdonadme, ortodoxos

1158 Fernando Pessoa:
El banquero anarquista y otros
cuentos de raclocinio

1159 Inés Ortega:
El libro de los huevos y de las
tortillas

1160 Fernando Arrabal:
ando y Lis - Guernica - La bicicleta
del condenado

1161 C. Romero, F. Quirantes,
E. Martinez de Pison:
Guia fisica de Espafia
1. Los voicanes

1162 Cornell Woolrich (W. Irish):
Las garras de la noche

1163 Josep Pla:
Madrid-E! advenimiento de la
Republica

1164 Jorge Amado:
Gabriela, clavo y canela

1165 Julidn Marias:
Hispanoamérica

1166 John Stuart Mill:
Autobiografia

1167 Rabindranaz Tagore:
Mashi - La hermana mayor

1168 Miguel de Unamuno:
El sentimiento tragico de la vida

1169 |saac Asimov:
Marte, el planeta rojo

1170 Ulrico Schmidel:
Relatos de la conquista del Rio de
la Plata y Paraguay - 1534-1554

1171 Mario Benedetti:
Pedro y el capitan

1172 E.T.A. Hoffmann:
Cuentos, 2

1173 Ludwig Boltzmann:
Escritos de mecanica
y termodinamica

1174 Gerald Durreli:
Visje a Australia, Nueva Zelanda
y Malasia

1175 Graham Greene:
El tercer hombre

1176 Fernando Savater:
La infancia recuperada

1177 Lourdes March:
Hecho en casa: conservas,
mermeladas, licores

1178 Historia ilustrada de ias formas
artisticas
10. Asia Il

1179 J.-M. Lévy-Leblond y A. Butoli:
La fisica en preguntas
2. Electricidad y magnetismo




1180 Stephen F. Mason:
Historia de las cienclas
5. La ciencia del siglo XX

1181 Miguel de Unamuno:
La agonia del cristianismo

1182 Cornell Woolrich (William Irish):
La muerte y la ciudad

1183, 1184 Silvio Martinez y Alberto
Reguena:
Dinamica de sistemas

1185 Spinoza:
Tratado (eoldnlco-polltico

1186 Benito Pérez Galdds:
El abuelo

1187 Josep Pla:
Madrid, 1921. Un dietario

1188 Lorenzo Valla, Marsilio Fieinio

y otros: 5
F y

1189 Miguel de Unamuno:
Niebla

1180 Francisco Brines:
Antologla poética

1181 Eduardo Schwartz

Figuras del mundu antiguo
1192 Robert Donington:

La y sus
1183 Aristiteles:

Politica

1184 Virgilio:
Eneida

1195 Juan Delval:
Ninos q Los o es
y la cacion

1196 Auqusto Monterroso:
Cuentos

1197 Fray Luis de Ledn:
Poesia

1198 Rudyard Kipling:
Kim

1199 Historia llustrada de las formas
artisticas
11. Asia |1l
Champa. Vietnam. Los gestos
de Buda

1200 Isaac Asimov:
Historla del telescopio

1201 Hesiodo:
Teogonia. Trabajos y dias. Escudo.
Certamen

1202 Séneca
De la célera

1203 Paulino Garagorri:
Introduccién a Miguel de Unamuno

1204 Cornell Woolrich (William Irish):
Los ios y los atr

1205 John Stuart Mill:
La utilided de la religion

1206 Benjamin Franklin;
Experimentos y observaciones sobre
electricidad

1207 Pedro Goémez Valderrama:
La otra raya del tigre

1208 Isaac Asimov;:
Opus 200

1209 Ross Macdonald:
Dinero negro

1210 Dante:
La vide nueva

1211, 1212 José Ferrater Mora:
Diccionario de grandes filésofos

1213 Jorge Amado:
Tereza Batista cansada de guerra

1214 Carson |. A, Ritchie:
Comida y civilizacién

1215 Amerigo Vespucci:
Cartas de viaje

1216 Miguel Artola
Declaracion da derechos del hombre

1217 Migue! de Unamuno:
En torno al casticismo

1218 8. L. Washburn y Ruth Moore:
Del mono al hombre

1219 Spino;
Tmldo pol itico

1220 Historia llustrada de las formas
artisticas
12. Asia IV
Corea. Japén



Redactado por BARUCH SPINOZA (1632-1677)
al final de su vida, el TRATADO POLITICO
significa la culminacién de su pensamiento acerca de las
relaciones entre el poder, el derecho, la libertad y la
moral. La primera parte, que abarca cinco capitulos,
yuelve sobre las reflexiones en torno a los fundamentos
del Estado, anteriormente expuestas en el Trafado |
teoldgico-politico (LB 1185) y la Etica; su mayor |
novedad estriba en la profundizacion del estudio sobre
ia uaturaleza del derecho politico. La segunda parte,
casi totalmente original, describe la orgapnizacion de las
tres formas clasicas de gobierno; aungue la muerte le
impidiera concluir la seccion dedicada a la democracia,
el examen de la monarquia y de la aristocracia permite
a Spinoza analizar con minnciosidad el funcionamiento
de la maquinaria estatal. ATILANO DOMINGUEZ
BASALOQ (traductor, prologuista y anotador de la
edicion) explica, en un extenso prologo, las claves
ultimas de un pensamiento tan rico como complejo: «la
“anomalia® o el enigma de Spinoza ¢s que, partiendo
de una metafisica panteista v determinista, deduzeca, con
toda légica, una politica humanista, progresista y
liberal, y que, inspirdandose en un filésofo materialista y
absolutista, defienda, por encima de todo, 1a libertad de
pensamiento v quiera conciliar el poder de la multitud
con la seguridad del estado».

El libro de bolsillo Alianza Editorial

ZOUol(j BYBRE0I0] O pEuRQg TLXgRD



